# महानिर्वाणतन्त्रम् MAHANIRVĀŅA TANTRA

Sanskrit & Romanized text with English Translation, Notes & Index



Pushpendra Kumar







## महानिर्वाणतन्त्रम् MAHĀNIRVĀŅA TANTRA



## महानिर्वाणतन्त्रम् MAHĀNIRVĀŅA TANTRA

(Sanskrit Text with Romanize, Commentary, English Translation, Notes and Index)

## Volume II

English Translation by

**Arthur Avalon** 

Text, Introduction and Index Edited by

Pushpendra Kumar



Porwarded Free of Cost With The Compliments of Rashtriys Constrit Sansthan, New Delhi



NEW BHARATIYA BOOK CORPORATION (INDIA)

#### Publisher:

New Bharatiya Book Corporation 5827, New Chandrawal (Near Shiva Mandir) Jawahar Nagar, Delhi-110007 Phone: 23851294, 65195809 E-mail newbbc@indiatimes.com

All rights reserved. No part of this work may be reproduced, stored in a retrieval system or transmitted in any form or by any means, electronic, mechanical, photocopying, recording or otherwise, without the prior written permission of the copyright publisher.

© Publisher

First Edition: 2009

ISBN: 81-8315-067-5

Type Setting: Creative Graphics, Delhi

Printed at: Jain Amar Printing Press Delhi-110007

## CONTENTS

|    | Preface                         | v   |
|----|---------------------------------|-----|
|    | Introduction                    | xi  |
|    | Volume I                        |     |
| 1. | प्रथमोल्लास:                    |     |
|    | The Liberation of Beings        | 1   |
| 2. | द्वितीयोल्लास:                  |     |
|    | The Worship of Brahman          | 34  |
| 3. | तृतीयोल्लास:                    |     |
|    | The Worship of Brahman (Contd.) | 56  |
| 4. | चतुर्थोल्लास:                   |     |
|    | The Worship of Śakti            | 121 |
| 5. | पञ्चमोल्लास:                    |     |
|    | The Mantras and Purification    | 161 |
| 6. | षष्ठोल्लास:                     |     |
|    | The Mantras and Rites           | 267 |
| 7. | सप्तमोल्लास:                    |     |
|    | Hymn and Amulet                 | 357 |
| 8. | अष्टमोल्लास:                    |     |
|    | Caste and Āśramas               | 399 |
|    | Volume II                       |     |
| 9. | नवमोल्लास:                      |     |
|    | The Ten Sacraments              | 495 |

| 10. दशमोल्लास:             |     |
|----------------------------|-----|
| Rites and Initiation       | 600 |
| 11. एकादशोल्लास:           |     |
| Expiatory Acts             | 674 |
| 12. द्वादशोल्लास:          |     |
| The Eternal Dharma         | 736 |
| 13. त्रयोदशोल्लास:         |     |
| Installation of the Devatā | 787 |
| 14. चतुर्दशोल्लास:         |     |
| Consecration and Avadhūtas | 885 |
| Index                      | 949 |

## नवमोल्लासः

#### **CHAPTER IX**

#### THE TEN SACRAMENTS

#### श्रीसदाशिव उवाच

वर्णाश्रमाचारधर्माः कथितास्तव सुव्रते। संस्कारान् सर्ववर्णानां शृणुष्व गदतो मम।।१।।

ॐ नमो ब्रह्मणे।

श्रीश्रीनाथपदाम्भोजे नियतं मतिरस्तु मे।

śrīsadāśiva uvāca

varṇāśramācāradharmāḥ kathitāstava suvrate/ saṃskārān sarvavarṇānāṁ śṛṇuṣva gadato mama// oṁ namo brahmaṇe/

śrīśrīnāthapadāmbhoje niyatam mtirastu me/

#### The Adorable Sadāśiva said:

O Virtuous One!<sup>1</sup> I have spoken to Thee of the custom and religious duties appropriate to the different castes<sup>2</sup> and stages of life.<sup>3</sup> Do thou now listen whilst I tell Thee of the purificatory rites<sup>4</sup> of the different castes.

संस्कारेण विना देवि देहशुद्धिर्न जायते। नासंस्कृतोऽधिकारी स्याद् दैवे पैत्रे च कर्मणि।। २।।

<sup>1.</sup> Su-vrate—i.e., Thou all of Whose Vratas are good.

<sup>2.</sup> Varna.

<sup>3.</sup> Aśrama.

<sup>4.</sup> Samskāra or Sacraments. See Śakti and Śākta.

samskāreņa vinā devi dehasuddhirna jāyate/ nāsamskṛto'dhikārī syād daive paitre ca karmaṇi//

Without such rites, O Devī! the body is not purified, and he who is not purified may not perform the ceremonies relating to the Devas and the Pitrs<sup>1</sup>.

#### अतो विप्रादिभिर्वर्णैः स्वस्ववर्णोक्तसंस्क्रिया। कर्त्तव्या सर्वथा यत्नैरिहामुत्र हितेप्सुभिः।। ३।।

ato viprādibhirvarņaih svasvavarņoktasamskriyā/karttavyā sarvathā yatnairihāmutra hitepsubhih//

एवमशेषान् वर्णाश्रमाचारधर्मान् कथयित्वेदानीं सर्ववर्णानामखिलान् संस्कारान् विवक्षन् श्रीसदाशिव उवाच वर्णाश्रमेत्यादि। गदतो मम कथयतो मत्तः।

Therefore it is that men of every caste, commencing with the Vipras,<sup>2</sup> who desire their welfare in this life and hereafter, should, in all things and with care, perform the purificatory rites<sup>3</sup> which have been ordained for their respective castes.

जीवसेकः पुंसवनं सीमन्तोन्नयनं तथा। जातनाम्नी निष्क्रमणमन्नाशनमतः परम्। चूडोपनयनोद्वाहाः संस्काराः कथिता दश।।४।।

jīvasekaḥ puṁsavanaṁ sīmantonnayanaṁ tathā/ jātanāmnī niṣkramaṇamannāśanamataḥ param/ cūḍopanayanodvāhāḥ saṁskārāḥ kathitā daśa//

ब्राह्मणक्षत्रियवैश्यानां जीवसेकादय उद्वाहान्ता दश संस्काराः सन्ति शूद्राणां वर्णसङ्कराणां चोपनयनाख्यसंस्कारवर्जिता जीवसेकादयो उत्रैव संस्काराः सन्तीत्याह जीवसेक इत्यादिना सार्द्धद्वयेन।

The ten purificatory ceremonies<sup>3</sup> are those relating to conception,<sup>4</sup> pregnancy,<sup>5</sup> and birth<sup>6</sup> of the child; the giving of

<sup>1.</sup> The manes of deified ancestors.

Brāhmaṇas is, in ordinary language, the equivalent. Strictly Vipra is one who has learnt the Vedas and Brāhmaṇa is he who knows the Brahman.

<sup>3.</sup> Samskāra (described in the Chapter).

<sup>4.</sup> Jīva-seka, or Garbhādhāna.

<sup>5.</sup> These are Pumsavana and Sīmantonnayana.

<sup>6.</sup> Jāta-karma.

its name, 1 its first view of the sun, 2 its first eating of rice, 3 tonsure, 4 investitures, 5 and marriage 6.

#### शूद्राणां शूद्रभिन्नानामुपवीतं न विद्यते। तेषां नवैव संस्कारा द्विजातीनां दश स्मृताः।।५।।

śūdrāṇāṁ śūdrabhinnānāmupavītaṁ na vidyate/ teṣāṁ navaiva saṁskārā dvijātīnāṁ daśa smṛtāḥ//

The Śūdras and mixed<sup>7</sup> castes have no sacred thread, and but nine purificatory ceremonies; for the twice-born classes there are ten.

## नित्यानि सर्वकर्माणि तथा नैमित्तिकानि च। काम्यान्यपि वरारोहे कुर्याच्छम्भववर्त्मना।। ६।।

nityāni sarvakarmāṇi tathā naimittikāni ca/kāmyānyapi varārohe kuryācchāmbhavavartmanā//

शूद्रभिन्नानां वर्णसङ्कराणां । तेषां शूद्राणां शूद्रभिन्नानाञ्च । द्विजातीनां ब्राह्मणक्षत्रिय-वैश्यानाम् ।

O Beautiful Lady;<sup>8</sup> all observances, whether they be daily,<sup>9</sup> occasionl,<sup>10</sup> or voluntary,<sup>11</sup> should be performed according to the injunactions of Śambhu<sup>12</sup>.

## यानि यानि विधानानि येषु येषु च कर्मसु। पुरैव ब्रह्मरूपेण तान्युक्तानि मया प्रिये।। ७।।

<sup>1.</sup> Nāma-karaņa.

<sup>2.</sup> Nişkrāmaņa.

<sup>3.</sup> Anna-prāśana or Annāśana.

<sup>4.</sup> Cūḍā-karaņa.

<sup>5.</sup> Upanayana.

<sup>6.</sup> Udvāha.

<sup>7.</sup> Sāmānya, or Varņa-sankara (Bhāratī).

<sup>8.</sup> Varārohā—also a high-born woman.

<sup>9.</sup> Nitya.

<sup>10.</sup> Naimittika.

<sup>11.</sup> Kāmya, rites performed with a specific object (Kāma). That is to give something paticularly desired.

<sup>12.</sup> Śiva.

yāni yāni vidhānāni yeşu yeşu ca karmasu/ puraiva brahmarūpeņa tānyuktāni mayā priye//

O Dear One! I have already, in My form as Brahmā, spoken of the rules appropriate to the purificatory and other observances,

#### संस्कारेषु च सर्वेषु तथैवान्येषु कर्मसु। विप्रादिवर्णभेदेन क्रमान्मन्त्राश्च दर्शिता:।।८।।

samskāresu ca sarvesu tathaivānyesu karmasu/viprādivarņabhedena kramānmantrāsca darsitāḥ//

And of the Mantras appropriate to the various purificatory and other observances, according to the differences in caste.

#### सत्यत्रेताद्वापरेषु तत्तत्कर्मसु कालिके। प्रणवाद्यांस्तु तान् मन्त्रान् प्रयोगेषु नियोजयेत्।। ९।।

satyatretādvāpareṣu tattatkarmasu kālike/ praṇavādyāmstu tān mantrān prayogeṣu niyojayet// विधानानि आकाङ्क्षितानीति शेष:।

In the Satya, Tretā, and Dvāpara Ages,<sup>1</sup> the Mantras, O Kālikā! were in their application preceded by the Praṇava<sup>2</sup>;

## कलौ तु परमेशानि तैरेव मनुभिर्नराः। मायाद्यैः सर्वकर्माणि कुर्युः शङ्करशासनात्।। १०।।

kalau tu parameśāni taireva manubhirnarāḥ/ māyādyaiḥ sarvakarmāṇi kuryuḥ śaṅkaraśāsanāt//

But in the Kali Age, O Supreme Devī! the decree of Śaṅkara is that man do perform all rites with the aid of the same Mantras, but preceded by the Māyā Bīja<sup>3</sup>.

## निगमागमतन्त्रेषु वेदेषु संहितासु च। सर्वे मन्त्रा मयैवोक्ताः प्रयोगो युगभेदतः।। ११।।

nigamāgamatantreṣu vedeṣu saṁhitāsu ca/ sarve mantrā mayaivoktāḥ prayogo yugabhedataḥ//

<sup>1.</sup> See Introduction to Tantra Śāstra, p. 36.

<sup>2.</sup> Omkāra (see ibid.).

<sup>3.</sup> Hrīm.

All Mantras in the Nigamas, <sup>1</sup> Āgamas, <sup>1</sup> Tantras, <sup>1</sup> Samhitās <sup>1</sup> and Vedas, have been spoken by Me. Their employment, <sup>2</sup> however, varies according to the Ages.

#### कलावन्नगतप्राणाः मानवा हीनतेजसः। तेषां हिताय कल्याणि कुलधर्मो निरूपितः।। १२।।

kalāvannagataprāṇāḥ mānavā hīnatejasaḥ/ teṣāṁ hitāya kalyāṇi kuladharmo nirūpitaḥ//

For the benefit of men of the Kali Age, men bereft of energy and dependent for existence on the food they eat, the Kula doctrine, O Auspicious One! is given.

#### कलिदुर्बलजीवानां प्रयासाशक्तचेतसाम्। संस्कारादिक्रियास्तेषां संक्षेपेणापि विच्य ते।। १३।।

kalidurbalajīvānām prayāsāśaktacetasām/ samskārādikriyāsteṣām samkṣepeṇāpi vacmi te//

मायाद्यै: माया हीमिति बीजं आद्यं येषां मनूनाम् ते तै:।

I will now speak to Thee in brief of the purificatory and other rites, suitable for the weak men of the Kali Age, whose minds are incapable of continued effort.

#### सर्वेषां शुभकार्याणामादिभूता कुशण्डिका। तस्मादादौ प्रवक्ष्यामि शृणु तां देववन्दिते।। १४।।

sarveṣām śubhakāryāṇāmādibhūtā kuśaṇḍikā/ tasmādādau pravakṣyāmi śṛṇu tām devavandite//

ताम् कुशण्डिकाम्।

Kuśaṇḍikā<sup>3</sup> precedes all auspicious ceremonies. I shall, therefore, O Adored of the Devas! speak firstly of it. Do Thou listen.

## रम्ये परिष्कृते देशे तुषाङ्गारादिवर्जिते। हस्तमात्रप्रमाणेन स्थण्डिलं रचयेत् सुधीः।। १५।।

<sup>1.</sup> See Principles of Tantra.

<sup>2.</sup> Prayoga, or application.

<sup>3.</sup> From Kuśa+kāṇḍikā. The rite by which the Fire is purified for all the different kinds of Homa.

ramye pariṣkṛte deśe tuṣāngārādivarjite/ hastamātrapramāṇena sthaṇḍilam racayet sudhīḥ//

कुशण्डिकामेवाह रम्ये इत्यादिभि:। स्थण्डिलम् चत्वरम्।

In a clean and pleasant spot, free from husks and charcoal,<sup>1</sup> let the wise one make a Square,<sup>2</sup> the sides of which are of one cubit's length.

## तिस्रो रेखा विधातव्या प्रागग्रास्तत्र मण्डले। कूर्चेनाभ्युक्ष्य ताः सर्वा विह्नना विह्नमाहरेत्।। १६।।

tisro rekhā vidhātavyā prāgagrāstatra maṇḍale/kūrcenābhyukṣya tāḥ sarvā vahninā vahnimāharet//

तिस्र इत्यादि। तत्र मण्डले हस्तमात्रप्रमाणेन रचिते स्थण्डिले प्रागग्रास्तिस्रो रेखा विधातव्या:। तत: कूर्चेन हूमिति मन्त्रेण ता रेखा अभ्युक्ष्य जलेनाभिषिच्य विह्नना रिमिति मन्त्रेण विह्नमाहरेत् आनयेत्।

Then draw in it three lines from the West to East (of the Square). Let him then sprinkle water over them, uttering meanwhile the Kūrca<sup>3</sup>—Bīja. Then Fire should be brought to the accompaniment of the Vahni Bīja<sup>4</sup>.

#### आनीय विह्नं तत्पार्श्वे स्थापयेद्वाग्भवं स्मरन्।। १७।।

ānīya vahnim tatpāršve sthāpayedvāgbhavam smaran// आनीयेत्यादि। विह्नमानीय वाग्भवम् ऐमिति मन्त्रं स्मरन् सन् तत्पार्श्वे स्थण्डिलस्य पार्श्वे स्थापयेत्।

The Fire, when so brought, should be placed by the side of the Square, the Sādhaka mentally saying the Vāgbhava Bīja<sup>5</sup>.

## ततस्तस्मात् ज्वलद्दारु गृहीत्वा दक्षपाणिना। हीँ क्रव्यादेभ्यो नमः स्वाहा क्रव्यादांशं परित्यजेत्।। १८।।

tatastasmāt jvaladdāru gṛhītvā dakṣapāṇinā/ hrīm kravyādebhyo namaḥ svāhā kravyādāmśam parityajet//

<sup>1.</sup> So that the ground be smooth for the making of the sthandila.

<sup>2.</sup> Sthandila is a Vedī or low altar square in shape.

<sup>3.</sup> Hūm.

Ram.

<sup>5.</sup> Aim.

तत इत्यादि। ततः परं तस्माद्वह्नेरेकं ज्वलद्दारु प्रज्वलत्काष्ठं दक्षपाणिना गृहीत्वा हीँ क्रव्यादेभ्यो नमः स्वाहेति मन्त्रेण क्रव्यादांशं राक्षसभागं दक्षिणस्यां दिशि परित्यजेत्।

Then, taking up a piece of burning wood with the right hand from the Fire, he should put it aside as the share of the Rākṣasas, saying:

#### Mantra

Hrīm: Salutation to the Raw-meat eaters: 2 Svāhā.

इत्थं प्रतिष्ठितं विह्नं पाणिभ्यामात्मसम्मुखम्। उद्भृत्य तासु रेखासु मायाद्यां व्याहतिं स्मरन्।। १९।।

ittham pratisthitam vahnim pāṇibhyāmātmasammukham/ uddhṛtya tāsu rekhāsu māyādyām vyāhṛtim smaran//

The worshipper, lifting up the consecrated Fire with both hands, should place it in front of him on the three lines (above mentioned), inwardly reciting the while the Māyā-Bīja³ before the Vyāhṛtis.

संस्थाप्य तृणदारुभ्यां प्रबलीकृत्य पावकम्। समिधे द्वे घृताक्ते च हुत्वा तस्मिन् हुताशने। स्वकर्मविहितं नाम कृत्वा ध्यायेद्धनञ्जयम्।। २०।।

sanisthāpya tṛṇadārubhyān prabalīkṛtya pāvakam/ samidhe dve ghṛtākte ca hutvā tasmin hutāśane/ svakarmavihitan nāma kṛtvā dhyāyeddhanañjayam//

इत्थिमित्यादि । इत्थिमनेन प्रकारेण प्रतिष्ठितं संस्कृतं विह्नं पाणिभ्यामुद्धृत्योत्थाप्य मायाद्यां हीं बीजाद्यां व्याहितं स्मरन् सन् आत्मनः सम्मुखं यथा स्यात्तथा तासु रेखासु संस्थाप्य तृणदारुभ्यां पावकमिनं प्रबलीकृत्य च तिस्मन् हुताशनेऽग्नौ घृताक्ते घृतसंयुक्ते द्वे सिमधौ काष्ठे हुत्वा प्रक्षिप्य वहेः स्वकर्मविहितं नाम च कृत्वा धनञ्जयमिनं ध्यायेत्।

The share of the Rākṣasa (Demonic beings) should be put away on the South of the Sthandila (Bhāratī).

<sup>2.</sup> Hrīm Kravyādebhyo Namaḥ : Svāhā.

<sup>3.</sup> That is, Hrīm Bhūh Bhuvaḥ Svaḥ: Hrīm to the terrestrial, atmospheric, and celestial worlds. As the Vaidika-Sādhaka says, "Om Bhūh Bhuvaḥ Svaḥ" the Tāntrika here substitutes for Om the Bīja of Mahāmāyā, or Hrīm, and contemplates Her as the manifested Active Brahman pervading the three worlds which are Its revealed form.

Grass and wood should then be thrown upon the Fire to make it blaze, and two pieces of wood should be smeared with ghee and offered as an oblation to it. Thereafter Fire<sup>1</sup> should be named according to the object of the rite,<sup>2</sup> and then meditated upon as follows:

## बालार्कारुणसङ्काशं सप्तजिह्नं द्विमस्तकम्। अजारूढं शक्तिधरं जटामुकुटमण्डितम्।। २१।।

bālārkāruṇasaṅkāśaṁ saptajihvaṁ dvimastakam/ ajārūḍhaṁ śaktidharaṁ jaṭāmukuṭamaṇḍitam//

वहेर्घ्यानमेवाह बालार्कारुणसङ्काशमित्यादि। बालो योऽर्कः सूर्यस्तद्वदरुणो लोहितवर्णः सङ्काशो दीप्तिर्यस्य तथाभूतम्।

#### Dhyāna

Ruddily effulgent like the young Sun, with seven tongues and two crowned heads of matted hair, seated on a goat, and holding, in his hand his weapon Śakti<sup>3</sup>.

#### ध्यात्वैवं प्राञ्जलिर्भूत्वाऽऽवाहयेद्धव्यवाहनम्।। २२।।

dhyātvaivam prāñjalirbhūtvā''vāhayeddhavyavāhanam// ध्यात्वेत्यादि। एवं हव्यवाहनमग्निं ध्यात्वा ततः प्राञ्जलिर्भूत्वा वक्ष्यमाणमन्त्रेण हव्यवाहनमावाहयेत्।

Having so meditated upon the Carrier of oblations,<sup>4</sup> He should be thus invoked with joined palms.

मायामेह्येहि पदतः सर्वामर वदेत् प्रिये। हव्यवाहपदान्ते च मुनिभिः स्वगणैः स। अध्वरं रक्षे रक्षेति नमः स्वाहा ततो वदेत्।। २३।।

<sup>1.</sup> Dhanañjaya.

<sup>2.</sup> The Ṣaṭ-karma-dīpikā says that, in Pūrṇāhuti, Fire is called Mṛḍa; in Śānti-krīyā, Vara-da; in Puṣṭi-krīya, Bala-da; in Abhicāra, Krodha; in Vaśī-karaṇa, Kāma-da; in Vara-dāna, Cūḍaka: in Lakṣa-homa, Vahni; in Koti-homa, Hutāśana.

<sup>3.</sup> The Śakti is the name of the weapon of Agni, as Pāśa is that of Varuṇa.

<sup>4.</sup> Havya-Vāhana, or Havya-vaha—Fire. Carries the oblation to the Devas.

māyāmehyehi padataḥ sarvāmara vadet priye/ havyavāhapadānte ca munibhiḥ svagaṇaiḥ sa/ adhvaram rakṣa rakṣeti namaḥ svāhā tato vadet//

वह्नयावाहनमन्त्रमेवाह मायामित्यादिना सार्द्धेन। हे प्रिये पूर्वं मायां ह्रीमिति बीजं वदेत् ततः परमेह्योहीत्युक्त्वा तत् पदतः परं सर्वामरेति पदं वदेत्। ततो हव्यवाहेति पदस्यान्ते मुनिभिः स्वगणैः सह अध्वरं रक्ष रक्षेति वदेत्। ततो नमः स्वाहेति वदेत्। सकलपदयोजनया हीँ एह्येहि सर्वामरहव्यवाह मुनिभिः स्वगणैः सह अध्वरं रक्ष रक्ष नमः स्वाहेति मन्त्रो जातः।

#### Mantra<sup>1</sup>

Hrīm: Come, O Carrier of Oblations to all the Immortals! Come with the Munis and Thy followers, and protect the sacrifice. I make obeisance to Thee: Svahā.

इत्यावाह्य हव्यवाहमयं ते योनिरुच्चरन्। यथोपचारैः सम्पूज्य सप्त जिह्वाः प्रपूजयेत्।। २४।।

ityāvāhya havyavāhamayam te yoniruccaran/ yathopacāraili sampūjya sapta jihvāli prapūjayet//

इतीति। इत्यनेन मन्त्रेण हव्यवाहनमग्निमाबाह्य वहे ते तवायं योनिरित्युच्चरन् सन् प्रणवादिनमोऽन्तेन नाममन्त्रेणोपचारै: पाद्यादिभिर्वहिं यथावत् सम्पूज्य प्रणवादिनमो-ऽन्तनाममन्त्रेण गन्धपुष्पादिभिर्वहे: सप्त जिह्ना: प्रपूजयेत्।

> काली कराली च मनोजवा च सुलोहिता चैव सुधूम्रवर्णा। स्फुलिङ्गिनी विश्वनिरूपिणी च लेलायमानेति च सप्त जिह्वा:।। २५।।

kālī karālī ca manojavā ca sulohitā caiva sudhūmravarņā/ sphulinginī viśvanirūpiņī ca lelāyamāneti ca sapta jihvāḥ//

वहेः सप्तजिह्वा एवाह कालीत्यादिनैकेन । काल्याद्या विश्वनिरूपिण्यन्ता लेलायमाना अग्नेर्हविर्ग्रहणार्था एताः सप्तजिह्वाः।

<sup>1.</sup> Hrīm ehi ehi sarvāmara-havya-vāha munibhih sva-gaņaih adhvaram rakṣa rakṣa : Namaḥ Svāhā.

Having thus invoked Him, the worshipper should say, "O Fire! this is Thy place," and then worship Him, with appropriate offerings. He should then worship the seven licking Tongues<sup>2</sup> of Fire: Kālī, Karālī, Manojavā, Su-lohitā, Sudhūmra-varṇā, Sphulinginī, and Viśvanirūpiṇī.

#### ततोऽग्नेः पूर्वमारभ्य सह कीलालपाणिना। उत्तरान्तं महेशानि त्रिधा प्रोक्षणमाचरेत्।। २६।।

tato'gneḥ pūrvamārabhya saha kīlālapāṇinā/ uttarāntaṁ maheśāni tridhā prokṣaṇamācaret//

तत इति। हे महेशानि ततः परं सह कीलालपाणिना सजलेन हस्तेन पूर्वमार-भ्योत्तरान्तमुत्तरपर्यन्तमग्नेस्त्रिधा त्रिवारं प्रोक्षणमाचरेत्।

Then, O Great Devī! the sides of the Fire should be thrice sprinkled with water from the hand, beginning from the East and ending at the North.

#### तथैव याम्यमारभ्य कौबेरान्तं हुताशितुः। त्रिधा पर्युक्षणं कुर्यात्ततो यज्ञीयवस्तुनः।। २७।।

tathaiva yāmyamārabhya kauberāntam hutāśituḥ/tridhā paryukṣaṇam kuryāttato yajñīyavastunaḥ//

तथैवेत्यादि। ततस्तथैव सह कीलालपाणिनैव याम्यं दक्षिणमारभ्य कौबेरान्तमुत्तर-पर्यन्तं हुताशितुर्वहेस्त्रिधा पर्युक्षणमिषेचनं कुर्यात्। ततः परं यज्ञीयवस्तुनोऽपि त्रिधैव पर्यक्षुणं कुर्यात्।

- 1. Vahne ayam te yonih.
- 2. Sapta-jihvā=seven-tongued—a name of Fire.
- 3. "The Black One," which brings about the end at the destined time (Mārkaṇḍeya Purāṇa, chap. xcix, Hymn to Agni).
- 4. "The Dreadful One." The cause of the great Dissolution of the world (ibid.).
- 5. "Swift as thought" because of its quality of lightness (ibid.).
- 6. "The Ruddy One" (very red), which accomplishes the desires of created things (ibid.).
- 7. "Who is of a smoky colour," which destroys sickness amongst breathing things (ibid.).
- 8. "Having sparks of Fire." It is altogether shapeless. The flame which grants prosperity (ibid.).
- 9. "That which makes manifest the Universe, bestows blessings on all breathing things" (ibid.). The Purāṇa reads Viśvā or Viśva-śrī.

Then the sides of the Fire, from the South to the North, should be thrice sprinkled with water, and following that the articles of sacrifice should be thrice sprinkled.

परिस्तरेत्ततो दभैः पूर्वस्मादुत्तरावधि। उदक्संस्थैरुत्तराग्रैः प्रागग्रैरन्यदिक्स्थितैः।। २८।।

paristarettato darbhaiḥ pūrvasmāduttarāvadhi/ udaksamsthairuttarāgraiḥ prāgagrairanyadiksthitaiḥ//

परिस्तरेदिति। ततः परं पूर्वस्मात् पूर्वमारभ्य उत्तरावधि उत्तरपर्यन्तमुदक्संस्थै-रुत्तरदिक्स्थितरुत्तराग्रैरन्यदिक्स्थितैः प्रागग्रैर्दभैः कुशैः स्थण्डलं परिस्तरेदाच्छादयेत्।

Then spread Kuśa grass on the sides of the square, beginning with the East and ending with the North. The ends of the blades of grass on the North should be turned towards the North, and the rest of the grass should be placed with its ends towards the East.

अग्नि दक्षिणतः कृत्वा गत्वा ब्रह्मासनान्तिकम्। वामाङ्गुष्ठकनिष्ठाभ्यां ब्रह्मणः किल्पतासनात्।। २९। गृहीत्वा कुशपत्रैकं हीँ निरस्तः परावसुः। इत्युक्त्वाग्नेर्दक्षिणस्यां निक्षिपेदुत्करादिना।। ३०।।

agnim dakṣiṇataḥ kṛtvā gatvā brahmāsanāntikam/ vāmāṅguhaṣṭhakaniṣṭhābhyām brahmaṇaḥ kalpitāsanāt// gṛhītvā kuśapatraikam hrīm nirastaḥ parāvasuḥ/ ityuktvāgnerdakṣiṇasyām nikṣipedutkarādinā//

अग्निमित्यादि । ततोऽग्निं दक्षिणतः कृत्वा ब्रह्मासनान्तिक गत्वा वामाङ्गुष्ठकनिष्ठा-भ्यामङ्गुलिभ्यां ब्रह्मणः कल्पितादासनात् कुशपत्रैकमेकं कुशपत्रं गृहीत्वा ही निरस्तः परावसुरितिमन्त्रमुक्त्वा उत्करादिना स तदेव कुशपत्रमग्नेर्दक्षिणस्यां दिशि निक्षिपेत् ।

The worshipper should then proceed to the seat placed for the Brahmā, heeping the Fire on his right, and, picking up with his left thumb and little finger a blade of Kuśa grass from the seat prepared for Brahmā, he should throw it along with the remaining blades of Kuśa grass on the South side of the Fire, after uttering the

<sup>1.</sup> A Brāhmaṇa who is the Brahmā or chief priest at the ceremony.

#### Mantra

Hrīm: Parāvasu be expelled!1.

#### सीद यज्ञपते ब्रह्मन्निदं ते कल्पितासनम्। सीदामीति वदन् ब्रह्मा विशेत्तत्रोत्तरामुखः।। ३१।।

sīda yajñapate brahmannidam te kalpitāsanam/ sīdāmīti vadan brahmā višettatrottarāmukhaḥ//

सीदेति। हे यज्ञपते ब्रह्मन् इदं ते त्वदर्थं किल्पतासनं वर्तते त्वं सीद अत्रोपविशेति ब्रह्माणं यज्ञकर्त्ता ब्रूयात् ततोऽहं सीदामीति वदन् ब्रह्मा उत्तरामुखो भूत्वा तत्रासने विशेत्।

(The performer of the sacrifice should then say to the Brahmā):

O Brahman!<sup>2</sup> Lord of Sacrifices! be thou seated here. This seat is made for thee.

The Brahmā, saying "I sit," should then sit down, with his face turned towards the North.

## सम्पूज्य गन्धपुष्पाद्यैर्ब्रह्माणं प्रार्थयेदिदम्।। ३२।।

sampūjya gandhapuṣpādyairbrahmāṇam prārthayedidam// सम्पूज्येत्यादि। ततो गन्धपुष्पादिभिर्ब्रह्माणं सम्पूज्य तमेवेदं प्रार्थयेत्।

After worshipping the Brahmā with scent, flowers, and the other articles of worship, let him be supplicated thus:

## गोपाय यज्ञं यज्ञेश यज्ञं पाहि बृहस्पते। माञ्च यज्ञपतिं पाहि कर्मसाक्षिन्नमोऽस्तु ते।। ३३।।

gopāya yajñam yajñeśa yajñam pāhi bṛhaspate/ māñca yajñaptim pāhi karmasākṣinnamo'stu te//

1. Nirastaḥ Parāvasuḥ. Parāvasu is the Hotā or Sacrificial priest of the Asuras. His presence is an obstruction. See Śatapātha Br., 1.5.1-23. The Bhāṣya-kāra Guṇa-viṣṇu says that this is the place near the sacrificial Fire where preside the Rākṣasas, enemies of the sacrificial rite.

2. The Priests, or Rtviks, were in Vedic times divided into four classes—Adhvaryu, Hotā, Udgātā, and Brahmā. The first and second performed the rites, the third sang the hymns, and the fourth (who was a Master of the Śāstras) superintended and rectified any erros, and averted any ill-effects. He was known as Brahmā.

इदं किं प्रार्थयेदित्यपेक्षायामाह गोपाय यज्ञमित्यादि। गोपाय रक्ष।

#### Mantra

O Lord of Sacrifices! protect the sacrifice. O Bṛhaspati!<sup>1</sup> protect this sacrifice. Protect me also, the performer of this sacrifice. O Witness of all acts!<sup>2</sup> I bow to thee.<sup>2</sup>

#### गोपयामि वदेत् ब्रह्मा ब्रह्माभावे स्वयं वदेत्। तत्र दर्भमयं विप्रं कल्पयेत् यज्ञसिद्धये।। ३४।।

gopayāmi vadet brahmā brahmābhāve svayam vadet/ tatra darbhamayam vipram kalpayet yajñasiddhaye//

गोपयामीति। यज्ञकर्त्रेवं प्रार्थितो ब्रह्मा गोपयामिति वदेत्। ब्रह्माभावे तु गोपयामीति स्वयमेव वदेत्। तत्र ब्रह्माभावे सति यज्ञसिद्धये दर्भमयं विप्रं कल्पयेत्।

Brahmā should then say, "I protect," and if there is no Brahmā present, then the performer of the sacrifice should, for the success of the sacrifice, make an image with Darbha grass of the Vipra,<sup>3</sup> and himself say this.

ततो ब्रह्मिनहागच्छगच्छेत्यावाह्य साधकः। पाद्यादिभिश्च सम्पूज्य यावद् यज्ञसमापनम्। तावद्भवद्भिः स्थातव्यमिति प्रार्थ्यं नमेत्ततः।। ३५।।

tato brahmannihāgacchāgacchetyāvāhya sādhakaḥ/ pādyādibhiśca sampūjya yāvad yajñasamāpanam/ tāvadbhavadbhiḥ sthātavyamiti prārthya namettataḥ//

तत इत्यादि। ततः परं साधको यज्ञकर्ता ब्रह्मिनहागच्छागच्छेति मन्त्रेण ब्रह्माणमावाह्य पाद्यादिभिः सम्पूज्य च यावद्यसमापनं भवेत्तावद्भविद्धिरिह स्थातव्यमिति प्रार्थ्य च ततो ब्रह्माणं नमेत्।

The worshipper should then invoke the Brahmā, saying,

<sup>1.</sup> Guru of the Devas said in praise of Brahmã.

<sup>2.</sup> Karma-sākṣin. This is a request to the Brahmā to see that the ritual be correctly performed.

<sup>3.</sup> Or Brāhmaṇa. The Darbha or Kuśa grass is used for making images on other occasions also; thus if a man is lost and not heard of for 12 years his nearest kinsmen make an image of him with this grass and then cremate it when he is taken to be dead for all purposes.

"O Brahman, come here, come here!" and, after doing honour to him by offering water for washing, his feet and the like, 1 let him supplicate him, saying, "So long as this sacrifice be not concluded, do Thou deign to remain here," and then make obeisance to him.

सोदकेन करेणाग्नेरीशानाद् ब्रह्मणोऽन्तिकम्। त्रिधा पर्युक्ष्य विद्वञ्च त्रिः प्रोक्ष्य तदनन्तरम्।। ३६।। आगत्य वर्त्मना तेन सूपविश्य निजासने। स्थण्डिलस्योत्तरे दर्भानुदगग्रान् परिस्तरेत्।। ३७।।

sodakena kareṇāgnerīśānād brahmaṇo'ntikam/ tridhā paryukṣya vahniñca triḥ prokṣya tadanantaram// āgatya vartmanā tena sūpaviśya nijāsane/ sthaṇḍilasyottare darbhānudagagrān paristaret//

सोदकेनेति। ततः सोदकेन करेण सजलेन हस्तेनाग्नेरीशानादीशानकोणमारभ्य ब्रह्मणोऽन्तिकं ब्रह्मसमीपपर्यन्तं त्रिधा वारत्रयं पर्युक्ष्याभिषिच्य विह्नञ्च त्रिवारत्रयं प्रोक्ष्य तदनन्तरं येन वर्त्मना ब्रह्मासनान्तिकं गतवानासीत्तेनैव वर्त्मनाऽऽगत्य निजासने सूपविश्य च यज्ञकर्त्ता स्थण्डिलस्योत्तरे देशे उदगग्रान् दर्भान् कुशान् आस्तरेत्।

He should then sprinkle the space between the North-East corner<sup>2</sup> of the fire and the seat of Brahmā three times with water taken in his hand, and should thereafter sprinkle the fire also three times, and then, returning the way he went, take his own seat. Let him then spread on the North side of the Square some Darbha grass with the ends of the blades towards the North.

#### तेषु यज्ञीयवस्तूनि सर्वाण्यासादयेत् सुधीः। सोदकं प्रोक्षणीपात्रमाज्यस्थालीसमित्कुशान्।। ३८।।

teşu yajñīyavastūni sarvāṇyāsādayet sudhīḥ/ sodakam prokṣaṇīpātramājyasthālīsamitkuśān//

तेप्विति। सुधीर्यज्ञसाधकस्तेषु दर्भेषु सर्वाणि यज्ञीयवस्तून्यासादयेत् स्थापयेत्। दर्भेषु यानि यज्ञीयवस्तुनि आसादयेत्तान्याह सोदकमित्यादिना।

<sup>1.</sup> Pādya—the first offering to the guest, water to wash his feet, arghya, etc.

<sup>2.</sup> Iśāna.

#### आसाद्य सुक्सुवादीनि हाँ हीँ हृमिति मन्त्रकै:। दिव्यदृष्ट्या प्रोक्षणेन संस्कृत्य तदनन्तरम्।। ३९।।

āsādya sruksruvādīni hrām hrīm hrūmiti mantrakaih/ divyadṛṣṭyā prokṣaṇena samskṛtya tadanantaram//

He should then place thereon the articles necessary for the sacrifice, such as the vessel<sup>1</sup> (filled with water) for sprinkling, and the vessel<sup>2</sup> containing ghee, sacrificial fuel,<sup>3</sup> and Kuśa grass. He should also place the sacrificial ladle<sup>4</sup> and spoon<sup>5</sup> on the Darbha grass, and purify them by sprinkling water over them, and then, regarding them with a celestial gaze,<sup>6</sup> uttering the

#### Mantra

Hrām Hrīm Hrūm.

पृथिव्यां दक्षिणं जानु पातियत्वा स्त्रवे स्त्रचा। घृतमादाय मितमांश्चिन्तयन् हितमात्मनः। हीँ विष्णवे द्विठान्तेन प्रदद्यादाहुतित्रयम्।। ४०।।

pṛthivyām dakṣiṇam jānu pātayitvā sruve srucā/ ghṛtamādāya matimāmscintayan hitamātmanaḥ/ hrīm viṣṇave dviṭhāntena pradadyādāhutitrayam//

आसाद्येति। दर्भेषु सोदकप्रोक्षणीपात्रादीनि वस्तूनि सुक्सुवादीनि यज्ञीयानि पात्राणि चासाद्य संस्थाप्य हाँ हीँ हूमिति मन्त्रकैर्दिव्यदृष्ट्या प्रोक्षणेन च तानि संस्कृत्य तदनन्तरं पृथिव्यां दक्षिणं जानु पातियत्वा सुचा सुवे यज्ञीये पात्रे घृतामादाय गृहीत्वा मितमान् यज्ञसाधक आत्मनो हितं चिन्तयन् सन् द्विठान्तेन स्वाहान्तेन हीँ विष्णवे इति मन्त्रेण विष्णुमुद्दिश्याहुतित्रयं प्रदद्यात्।

Then, with his right knee touching the ground, let him put ghee into the spoon with the ladle, and, thinking of the object of his desire let him offer three oblations saying the

<sup>1.</sup> Prokṣaṇī-pātra.

<sup>2.</sup> Ājya-sthālī.

<sup>3.</sup> Samidh, or samit-wood.

<sup>4.</sup> Sruk.

<sup>5.</sup> Sruva.

<sup>6.</sup> That is, without winking or moving the eyelids. Divya-dṛṣṭi=Celestial gaze for the Deva's eyes are steadfast in regard, and winkless.

#### Mantra

Hrīm: To Viṣṇu: Svāhā1.

#### तथैव घृतमादाय ध्यायन् देवं प्रजापतिम्। वायव्यादग्निकोणान्तं जुहुयादाज्यधारया।। ४१।।

tathaiva ghṛtamādāya dhyāyan devain prajāpatim/ vāyavyādagnikoṇāntain juhuyādājyadhārayā//

तथैवेत्यादि। तथैव स्नुचा स्नुवे एव घृतामादाय हीँ बीजाद्येन सचतुर्थीस्वाहान्तेन नाममन्त्रेण प्रजापितं देवं ध्यायन् सन् तमुद्दिश्य वायव्यात् वायव्यं कोणामारभ्याग्नि— कोणान्तं घृतधारया जुहुयात्।

Taking again ghee in the same way, and meditating upon Prajāpati, oblations should be offered with ghee streaked across the fire from the corner of Agni<sup>2</sup> to that of Vāyu<sup>3</sup>.

## पुनराज्यं समादाय ध्यायन्देवं पुरन्दरम्। नैर्ऋतादीशकोणान्तं जुहुयादाज्यधारया।। ४२।।

punarājyam samādāya dhyāyandevam purandaram/ nairṛtādīśakoṇāntam juhuyādājyadhārayā//

पुनिरत्यादि। पुन: स्नुचा स्नुवे आज्यं घृतं समादाय पुरन्दरं देवं ध्यायन् सन् तमुद्दिश्य ही बीजाद्येन सचतुर्थीस्वाहान्तेन नाममन्त्रेण नैर्ऋतान्नैर्ऋतं कोणमारभ्येश-कोणान्तमीशानकोणपर्यन्तमाज्यधारया जुहुयात्।

Taking ghee again and meditating on Indra,<sup>4</sup> let him offer oblations from the corner of Nairṛta<sup>5</sup> to that of Iśāna<sup>6</sup>.

## ततोऽग्नेरुत्तरे याम्ये मध्ये च परमेश्वरि। अग्निं सोमं अग्नीषोमौ समुल्लिख्य यथाक्रमात्।। ४३।।

tato'gneruttare yāmye madhye ca parameśvari/agnim somam agnīṣomau samullikhya yathākramāt//

O Devī! oblations should thereafter be offered to the North,

<sup>1.</sup> Hrīm Visnave Svāhā.

<sup>2.</sup> South-East.

<sup>3.</sup> North-West.

<sup>4.</sup> Purandara—a name of Indra.

South-West.

<sup>6.</sup> North-East.

the South, and to the middle of the fire, to Agni, to Soma, and to Agni and Soma together.

## सचतुर्थीनमोऽन्तेन मायाद्येनाहुतित्रयम्। हुत्वा विधेयकर्मोक्तं होमं कुर्याद्विचक्षणः।। ४४।।

sacaturthīnamo'ntena māyādyenāhutitrayam/ hutvā vidheyakarmoktam homam kuryādvicakṣaṇaḥ//

तत इत्यादि। हे परमेश्वरि ततः परम् अग्नेरुत्तरे भागे याम्ये दक्षिणे भागे मध्ये च यथाक्रमात् क्रमेणैवाग्निं सोमम् अग्नीषोमौ च समुद्दिश्य मायाद्येन ह्रीँ बीजाद्येन सचतुर्थीनमोऽन्तेन नाममन्त्रेणाहुतित्रयं हुत्वा विचक्षणः सुधीर्यज्ञसाधको विधेयकर्मोक्तं विधेये ऋतुसंस्कारादौ कर्मण्युक्तं होमे कुर्यात्।

Upon that three oblations should be offered, uttering the

#### **Mantras**

Hrīm Salutation to Agni,<sup>3</sup> Hrīm Salutation to Sama,<sup>4</sup>

Hrīm Salutation to both Agni and Soma,<sup>5</sup>

respectively. Having performed these (preliminary) rites,<sup>6</sup> the wise one should proceed to that prescribed for the Homa sacrifice which is to be performed.

## आहुतित्रयदानान्तं धाराहोमं प्रचक्षते।। ४५।।

āhutitrayadānāntam dhārāhomam pracakṣate//

आहुतीत्यादि । विष्णूदेश्यकाहुतित्रयदानम् आरभ्य अग्न्याद्युदेश्यकाहुतित्रयदानान्तं धाराहोमं प्रचक्षते प्रवदन्ति ।

The offering of oblations (as above described, commencing

<sup>1.</sup> Fire.

Moon. As to Agni and Soma who share the same Havi

 in see note 8.
 Nārāyana in his Comm. on Hangsa Up. saya Agni=Ham= Pumān who Soma=Sah=prakṛti.

<sup>3.</sup> Hrīm Agnaye Namah.

<sup>4.</sup> Hrīm Somāya Namaņ.

<sup>5.</sup> Hrīm Agnī-ṣomābhyām Namaḥ. These are two Vedik divinities who jointly eat one oblation. Śruti says: "Agnīṣomīyam paśum-ālabheta."

<sup>6.</sup> That is, offering of Ahuti.

with the three offerings made to Viṣṇu and ending with the offering to Agni and Soma), is called Dhārā-Homa.

## यदुिहश्याहुतिं दद्यात् देयोद्देशोऽपि तत्कृते। समाप्य प्रकृतं कर्म स्विष्टकृद्धोममाचरेत्।। ४६।।

yaduddiśyāhutim dadyāt deyoddeśo'pi tatkṛte/ samāpya prakṛtam karma sviṣṭakṛddhomamācaret//

यदित्यादि। यद्दैवतमुद्दिश्याहुतिं दद्यात् तत्कृते तदर्थं देयोद्देशोऽपि देयस्य वस्तुन उद्देश उल्लेखोऽपि कर्त्तव्यः। यथा हीँ विष्णवे स्वाहा हविरिदं विष्णवे एवमेवेति विधेयकर्माङ्गभूतं प्रकृतं कर्म होमकर्मैवं समाप्य स्विष्टकृद्धोमं शोभनाभीष्टकारकं होममाचरेत्।

When making any offering, both the Deva, to whom the same is being made, and the thing offered should be mentioned, and upon the conclusion of the principal rites the priest should perform the Sviṣṭa-kṛt Homa.

#### प्रायश्चित्तात्मको होमः कलौ नास्ति वरानने। स्विष्टिकृता व्याहृतिभिः प्रायश्चित्तं विधीयते।। ४७।।

prāyaścittātmako homah kalau nāsti varānane/ sviṣṭikṛtā vyāhṛtibhih prāyaścittam vidhīyate//

प्रायश्चित्तेत्यादि। कलौ युगे प्रायश्चित्तात्मकहोमाभावात् स्विष्टिकृता होमेन व्याहृतिभिर्होमेन च प्रायश्चित्त विधीयते।

O Beautiful One! in the Kali Age there is no Prāyaścitta-Homa.<sup>2</sup> The object thereof is attained by Sviṣṭa-kṛt and Vyāhṛti<sup>3</sup> Homas.

## पूर्ववद्धविरादाय ब्रह्माणं मनसा स्मरन्। अस्मिन् कर्मणि देवेश प्रमादाद्धमतोऽपि वा।। ४८।।

<sup>1.</sup> Su-isaṭ-kṛt=good-sacrifice-making, or that which makes the sacrifice good or faultless. This Homa is done to make the sacrifice Samīcīna, that is free from defect. The following is an example of the Mantra: Hrīm Viṣṇave Svāhā: havir idam Viṣṇave (Hrīm to Viṣṇu Svāhā: this offerig is to Viṣṇu). The principal rite is called Prakṛta-karma.

<sup>2.</sup> Prāyaścitta-Homa is an expiatory oblation.

<sup>3.</sup> Vyāḥṛti—Bhūḥ, Bhuvaḥ, and Svaḥ (see p. 338, note 4).

## न्यूनाधिकं कृतं यच्च सर्वं स्विष्टकृतं कुरु। मायाद्येनामुना देवि स्वाहान्तेनाहुतिं हुनेत्।। ४९।।

pūrvavaddhavirādāya brahmāṇam manasā smaran/ asmin karmaṇi deveśa pramādādbhramato'pi vā// nyūnādhikavra kṛtam yacca sarvam sviṣṭakṛtam kuru/ māyādyenāmunā devi svāhāntenāhutim hunet//

अथ स्विष्टकृद्धोमाचरणविधिमाह पूर्वविदत्यादिभिः। पूर्ववत् स्नुचा स्नुवे हिवर्घृतमादाय ब्रह्माणं प्रजापितं मनसा स्मरन् सन् तमुद्दिश्य मायाद्येन हीँ बीजाद्येन स्वाहान्तेन—

अस्मिन् कर्मणि देवेश प्रमादाद्भमतोऽपि वा। न्यूनाधिकं कृतं यच्च सर्वं स्विष्टकृतं कुरु।

इत्यमुना मन्त्रेणाहुतिं हुनेत् दद्यात्।

O Devī! (for Sviṣṭa-kṛt-Homa) ghee should be taken in manner<sup>1</sup> above mentioned, and, whilst mentally reciting<sup>2</sup> the name of Brahmā, oblation should be offered with the following:

#### Mantra

Hrīm: O Deva of the Devas! do Thou make faultless any shortcomings that there may be in this rite, and anything done needlessly, whether by negligence or mistake: Svāhā.

त्वमग्ने सर्वलोकानां पावनः स्विष्टकृत् प्रभुः। यज्ञसाक्षी क्षेमकर्त्ता सर्वान् कामान् प्रपूरय। अनेन हवनं कुर्यात् मायया वह्निजायया।। ५०।।

tvamagne sarvalokānām pāvanaḥ sviṣṭakṛt prabhuḥ/ yajñasākṣī kṣemakarttā sarvān kāmān prapūraya/ anena havanam kuryāt māyayā vahnijāyayā//

त्विमित्यादि। ततोऽग्निमुद्दिश्याऽऽदिभूतया मायया हीँ बीजेनान्तभूतया विह्नजायया स्वाहया च संयुक्तेन-

त्वमग्ने सर्वलोकानां पावनः स्विष्टकृत् प्रभुः। यज्ञसाक्षी क्षेमकर्त्ता सर्वान् कामान् प्रपूरय। इत्यनेन मन्त्रेण हवनं कुर्यात्।

<sup>1.</sup> That is, with the Sruva and Sruk (Bhāratī).

<sup>2.</sup> Literally, remembering.

Then oblation should be offered to Fire, thus:

#### Mantra

Hrīm: O Fire! Thou art the Purificator<sup>3</sup> of all things. Thou makest all sacrifices propitious,<sup>4</sup> and art the Lord of all. Thou art the Witness of all sacrificial rites, and the Insurer of their success. Do Thou fulfil all my desires: Svāhā.

इत्थं स्विष्टकृतं होमं समाप्य कृतुसाधकः। कर्मणोऽस्य परब्रह्मन्नयुक्तं विहितञ्च यत्।।५१।। तच्छन्त्यै यज्ञसम्पत्त्यै व्याहृत्या हूयते विभो। मायादिवह्निजायान्तैर्भूर्भुवः स्विरिति त्रिभिः।।५२।। आहुतित्रितयं दद्यात् त्रितयेन तथैव च। हुत्वाग्नौ यजमानेन दद्यात् पूर्णाहुतिं बुधः।।५३।।

ittham svisṭakṛtam homam samāpya kratusādhakaḥ/karmaṇo'sya parabrahmannayuktam vihitañca yat//tacchāntyai yajñasampattyai vyāhṛtyā hūyate vibho/māyādivahnijāyāntairbhūrbhuvaḥ svariti tribhiḥ//āhutitritayam dadyāt tritayena tathaiva ca/hutvāgnau yajamānena dadyāt pūrṇāhutim budhaḥ//इत्थमनेन प्रकारेण स्विष्टकृतं होमं समाप्य क्रत्साधको यज्ञकर्ता।

कर्मणोऽस्य परब्रह्मन्नयुक्तं विहितञ्च यत्। तच्छान्त्यै यज्ञसम्पत्त्यै व्याहृत्या हूयते विभो।।

इति परं ब्रह्म सम्प्रार्थ्य परं ब्रह्मैवोद्दिश्य च मायादिवह्निजायान्तै: हीँ बीजादिभि: स्वाहान्तैर्भूर्भुव:स्वरिति त्रिभिर्मन्त्रैराहुतित्रितयं दद्यात्। तथैव हीँ बीजाद्येन स्वाहान्तेन भूरादित्रितयेनैकधाहुतिं दद्यात्। बुधो यज्ञसाधक एवं हुत्वा यजमानेन सह विष्णुमुद्दिश्य वक्ष्यमाणमन्त्रेणाग्नौ पूर्णाहुतिं दद्यात्।

The sacrificing priest, having thus concluded the Sviṣṭa-kṛt-Homa, should thus (pray to the Supreme Brahman):

#### Mantra

O Supreme Brahman! O Omnipresent One! for the removal

<sup>1.</sup> Pāvana.

Svişţa-kṛt.

of the effects of whatsoever has been improperly done in this sacrifice, and for the success of the sacrifice, I am making this Vyāhṛti Homa.

Saying this, he should offer there oblations with the three.

#### **Mantras**

Hrīm: Bhūh Svāhā

Hrīm: Bhuvaḥ Svāhā,

Hrīm : Svaḥ Svāhā,¹

Thereafter offering one more oblation with the

#### **Mantras**

Hrīm: Bhūḥ, Bhuvaḥ, Svaḥ Svāhā,2

the wise priest should, jointly with the giver of the sacrifice, offer the Complete Oblation<sup>3</sup>.

स्वयं चेत् कर्मकर्त्ता स्यात् स्वयमेवाहुतिं क्षिपेत्। अभिषेकविधानादावेवमेव विधिः स्मृतः।। ५४।।

svayani cet karmakarttā syāt svayamevāhutini kṣipet/abliiṣekavidhānādāvevameva vidhiḥ smṛtaḥ//

स्वयञ्चेदित्यादिश्लोकस्तु स्पष्टार्थः।

If the latter has performed the sacrifice without a priest, he should offer the oblation himself. This is the rule in Abhiṣeka<sup>4</sup> and other observances.

आदौ मायां समुच्चार्य ततो यज्ञपते वदेत्। पूर्णो भवतु यज्ञो मे हृष्यन्तु यज्ञदेवताः। फलानि सम्यक् यच्छन्तु वह्निकान्तावधिर्मनुः।। ५५।।

ādau māyām samuccārya tato yajñapate vadet/pūrņo bhavatu yajño me hṛṣyantu yajñadevatāḥ/phalāni samyak yacchantu vahnikāntāvadhirmanuḥ//

<sup>1.</sup> Salutation is made to the terrestrial, atmospheric, and celstial planes.

<sup>2.</sup> This is to all three planes.

<sup>3.</sup> Pūrṇāhuti. The last offering (āhuti) which completes the sacrifice (Yajña).

<sup>4.</sup> Abhişeka—primarily means bathing, then sprinkling and initiating: here initiatory ceremonies.

येन मन्त्रेण पूर्णाहुतिं दद्यात् तमेव मन्त्रमाह आदावित्यादिना सार्द्धेन। आदौ मायां हीँ बीजं समुच्चार्य ततो यज्ञपते इति वदेत् ततः पूर्णो भवतु यज्ञो मे हष्यन्तु यज्ञदेवताः फलानि सम्यग्यच्छन्तु इति वदेत्। योजनया हीँ यज्ञपते पूर्णो भवतु यज्ञो मे हष्यन्तु यज्ञदेवताः फलानि सम्यग् यच्छन्तु स्वाहेति मनुर्जातः अयं मनुर्विह्वकान्ताविधः स्वाहान्तः प्रोक्तः।

The Mantra for the Complete Oblation is—

#### Mantra

Hrīm: O Lord of Sacrifice! may this sacrifice of mine be complete. May all the Devatās of sacrifices be pleased and grant that which is desired: Svāhā.

मन्त्रेणानेन मतिमानुत्थाय सुसमाहितः। फलताम्बूलसहिताहुतिं दद्याद्भृताशने।। ५६।।

mantreṇānena matimānutthāya susamāhitaḥ/phalatāmbūlasahitāhutim dadyāddhutāśane//

मन्त्रेणेत्यादि। मतिमान् यज्ञसाधको यजमानेन सहोत्थाय सुसमाहित: अतिसावधान: सन् अनेन मन्त्रेण फलताम्बूलसहिताहुतिं हुताशनेऽग्नौ दद्यात्।

The wise one<sup>3</sup> should then, with the giver of the sacrifice, stand up, and, with a well-controlled mind, offer oblations with fruit and  $p\bar{a}n$  leaves, uttering the while the aforesaid Mantra.

दत्तपूर्णाहुतिर्विद्वान् शान्तिकर्म समाचरेत्। प्रोक्षणीपात्रतोयेन कुशैः सम्मार्जयेच्छिरः।। ५७।।

dattapūrņāhutirvidvān śāntikarma samācaret/ prokṣaṇīpātratoyena kuśaiḥ sammārjayecchiraḥ//

दत्तेत्यादि। एवं दत्तपूर्णाहुतिः सन् विद्वान् यज्ञसाधकः शान्तिकर्म समाचरेत्। शान्तिकर्माचरणस्यैव विधिमाह प्रोक्षणीपात्रेत्यादिभिः।

The learned one should, after offering the Complete

<sup>1.</sup> Pūrņāhuti.

After having uttered Māyā Bīja, say: "Yajña-pate! may my yajña be complete, may the Devatās be pleased, may they grant adequate fruits!" The Mantra ends with the Śakti of Vahni (Svāhā).

<sup>3.</sup> Matimān: by this the Yajña-sādhaka is meant (Bhāratī): the same meaning is given for learned one (Vidvān) in next verse.

Oblation, perform Śānti-karma. Taking water from the sprimkling vessel, he should with Kuśa grass sprinkle it over the heads of the persons present,

आपः सुमित्रियाः सन्तु भवन्त्वोषधयो मम। आपो रक्षन्तु मां नित्यमापो नारायणः स्वयम्।। ५८।।

āpaḥ sumitriyāḥ santu bhavantvoṣadhayo mama/ āpo rakṣantu mām nityamāpo nārāyaṇaḥ svayam//

शिर:सम्मार्जनार्थमाप इत्यादिकं मन्त्रद्वयमाह आप इति। हे आपो भवत्यो मम सुमित्रिया: सन्तु ओषधयश्च भवन्तु इत्येवमन्वय:। सुमित्राण्येव सुमित्रिया: स्वार्थे ष्ण्य: तस्येयादेश:।

Reciting the

#### Mantra

May the water be very friendly to me, may Water be lik € a medicament to me, may Water preserve me always : Water is Nārāyaṇa² Himself.

#### आपो हि ष्ठा मयोभुवस्ता न ऊर्जे दधातनः। इत्याभ्यां मार्जनं कृत्वा भूमौ बिन्दुन् विनिक्षिपेत्।। ५९।।

āpo hi ṣṭhā mayobhuvastā na ūrje dadhātanaḥ/ityābhyām mārjanam kṛtvā bhūmau bindūn vinikṣipet//

आप इत्यादेरथीं वक्ष्यते। इत्याभ्यां मन्त्राभ्यां शिरसो मार्जनं कृत्वा भूमौ कुशैर्बिन्दून् विनि:क्षिपेन्।

O Waters! as you grant happiness so do you make sure o ur food.<sup>3</sup>

Having sprinckled water over the heads of those present

Śānti-karma is that which is done at the end of the rite: the sprinkling of the assembly, the Mantras, the saying of "peace," "peace,"

<sup>2.</sup> Visnu.

<sup>3.</sup> This last portion is Vedic, and the first line of the Mantra cited in fin verse 150: Āpo hi ṣṭḥā mayobhuvaḥ tā ūrje dadhātana.

with these two Mantras, a few drops of this water should be sprinkled on the ground.

## ये द्विषन्ति च मां नित्यं यांश्च द्विष्मो नरान् वयम्। आपो दुर्भित्रियास्तेषां सन्तु भक्षन्तु तानपि।। ६०।।

ye dvişanti ca mām nityam yāmsca dvişmo narān vayam/ āpo durbhitriyāsteṣām santu bhakṣantu tānapi// भूमौ बिन्दूनां निक्षेपणस्य मन्त्रमाह ये द्विषन्तीति।

#### Mantra

To those who are ever hostile to me, and to those to whom we are ever hostile, may Water be their enemy and engulf them.

## अनेनेशानदिग्भागे बिन्दून् प्रक्षिप्य तान् कुशान्। हित्वा कृताञ्जलिर्भूत्वा प्रार्थयेद्धव्यवाहनम्।। ६१।।

aneneśānadigbhāge bindūn prakṣipya tān kuśān/ hitvā kṛtāñjalirbhūtvā prārthayeddhavyavāhanam//

अनेनेत्यादि। अनेन मन्त्रेणेशानदिग्भागे कुशैर्बिन्दून् प्रक्षिप्य तान् कुशानिप तत्रैव हित्वा त्यक्त्वा कृताञ्जलिर्भृत्वा हव्यवाहनमग्निं प्रार्थयेत्।

Sprinkling a few drops of water in the North-East<sup>1</sup> corner the while repeating the above-mentioned Mantra, the Kuśa grass should be put away, and with joined plams supplication should be made to the Carrier of Oblations<sup>2</sup> as follows.:

## बुद्धिं विद्यां बलं मेधां प्रज्ञां श्रद्धां यशः श्रियम्। आरोग्यं तेज आयुष्यं देहि मे हव्यवाहन।। ६२।।

buddhim vidyām balam medhām prajñām śraddhām yaśaḥ śriyam/ ārogyam teja āyuṣyam dehi me havyavāhana//

अग्निं किं प्रार्थयेदित्यपेक्षायामाह बुद्धिमित्यादि। बुद्धिम् शास्त्रादितत्त्वज्ञानम्। विद्याम् आत्मज्ञानम्। मेधाम् धारणावर्ती धियम्। प्रज्ञाम् सारासारविवेकनैपुण्यम्।

#### Mantra

O Carrier of Oblations! do Thou grant unto me under-

<sup>1.</sup> Iśāna.

<sup>2.</sup> Fire.

standing,<sup>1</sup> knowlege<sup>2</sup>, strength, intelligence,<sup>3</sup> wisdom,<sup>4</sup> faith, fame, fortune, health, energy, and long life<sup>5</sup>.

## इति प्रार्थ्य वीतिहोत्रं विसृजेदमुना शिवे।।६३।।

iti prārthya vītihotram visrjedamunā śive// इतीति। हे शिवे इति वीतिहोत्रमग्निं प्रार्थ्याऽमुना वक्ष्यमाणेन मन्त्रेण तमेव विसृजेत्। Having thus prayed to Fire,<sup>6</sup> he should, O Śivā! be bidden to depart with the following:

## यज्ञ यज्ञपतिं गच्छ यज्ञं गच्छ हुताशन। स्वां योनिं गच्छ यज्ञेश पूरयास्मन्मनोरथम्।। ६४।।

yajña yajñapatin gaccha yajñam gaccha hutāśana/ svām yonim gaccha yajñeśa pūrayāsmanmanoratham//

#### Mantra

Sacrifice! do you depart to the Lord of Sacrifice.<sup>7</sup>

Eater of Oblations! do thou depart to the Sacrifice itself.

Lord of Sacrifice! do Thou depart to Thine own place and fulfil my desires.

## अग्ने क्षमस्व स्वाहेति मन्त्रेणाग्नेरुदिग्दिशि। दत्वा दध्नाऽऽहुतिं वह्निं दक्षिणस्यां विचालयेत्।। ६५।।

agne kṣamasva svāheti mantreṇāgnerudagdiśi/datvā dadhnā''hutim vahnim dakṣiṇasyām vicālayet//

अग्निविसर्जनस्यैव मन्त्रमाह यज्ञेति। हे यज्ञ त्वं यज्ञपतिं विष्णुं गच्छ प्राप्नुहि। हे हुताशन त्वं यज्ञं गच्छ। हे यज्ञेश यज्ञकर्तस्त्वं स्वां योनिमात्मीयस्थानं गच्छ। हे

<sup>1.</sup> Buddhis=Śāstrādi-tattva-jñāna—capacity to understand the essence of the Śāstra (Bhāratī).

<sup>2.</sup> Vidyā—Ātma-jñāna, Self-knowledge.

<sup>3.</sup> Medhā=Dhāraṇāvatī dhih—retentiveness of the mind.

<sup>4.</sup> Prajñā=Sārāsāra-viveka-naipuņya—the power of discriminating the essential, spiritual wisdom.

<sup>5.</sup> Tejas-vigour.

<sup>6.</sup> Vīti-hotra—a name of Fire. The Eater of oblations, or the Carrier of oblations.

<sup>7.</sup> Lord of Sacrifice—i.e., Viṣṇu. Do thou reach the place of Viṣṇu.

यज्ञादिक त्वमस्मन्मनोरथमस्माकं कामं पूरय। यज्ञयज्ञपतिमित्यादिनाऽग्ने क्षमस्व स्वाहेत्यन्तेनानेन मन्त्रेणाग्नेरुदिग्दिशि दध्नाहुतिं दत्वा दक्षिणस्यां दिशि विह्नमनेनैव मन्त्रेण विचालयेत्।

Oh Agni, forgive me : Svāhā.

After saying this Mantra an oblation of curds should be made and the fire should be moved to the South<sup>1</sup>.

## ब्रह्मणे दक्षिणां दत्त्वा भक्त्या नत्वा विसर्जयेत्। ततस्तु तिलकं कुर्यात् स्त्रुवसंलग्नभस्मना।। ६६।।

brahmaṇe dakṣiṇāni dattvā bhaktyā natvā visarjayet/ tatastu tilakam kuryāt sruvasamlagnabhasmanā// ब्रह्मणे इत्यादिस्त स्पष्यर्थः।

## मायां कामं समुच्चार्य सर्वशान्तिकरो भव। ललाटे तिलकं कुर्यात् मन्त्रेणानेन याज्ञिकः।। ६७।।

māyām kāmam samuccārya sarvaśāntikaro bhava/ lalāṭe tilakam kuryāt mantreṇānena yājñikaḥ//

ननु केन मन्त्रेण ललाटे तिलकं कर्त्तव्यं तत्राह मायामित्यादि। मायां हीँ बीजं कामं क्लीँ बीजं समुच्चार्य सर्वशान्तिकरो भवेति वदेत्। योजनया हीँ क्लीँ सर्वशान्तिकरो भवेति मन्त्रो जात:। याज्ञिको यज्ञकर्त्ताऽनेन मन्त्रेण ललाटे तिलकं कुर्यात्।

Give a present<sup>2</sup> to the Brahmā,<sup>3</sup> and, after bowing to him respectfully, bid him go, and, with the ashes adhering to the ladle, the officiating priest should then make a mark<sup>4</sup> on his own forehead and on that of the giver of the sacrifice, uttering the Mantra "Hrīm, Klīm, Be propitious in every way"<sup>5</sup>.

## शान्तिरस्तु शिवं चास्तु वासवाग्निप्रसादतः। मरुतां ब्रह्मणश्चैव वसुरुद्रप्रजापतेः।। ६८।।

<sup>1.</sup> The fire is moved by pouring curd on the North of the fire thus extinguishing the Fire on the North when there is fire on the South.

Dakşiņā.

<sup>3.</sup> That is, the Brāhmaṇa who looked after the ritual.

<sup>4.</sup> Tilaka.

<sup>5.</sup> Hrīm Klīm Sarva-śānti-karo bhava. This is addressed to the Tilaka.

śāntirastu śivaṁ cāstu vāsavāgniprasādataḥ/ marutāṁ brahmaṇaścaiva vasurudraprajāpateḥ//

शान्तिरित्यादि । शिवम् कल्याणम् । मरुतामित्यादाविप प्रसादत इत्यस्य योजना कर्त्तव्या ।

## अनेन मनुना पुष्पं धारयेन्मस्तकोपरि। स्वशक्त्या दक्षिणां दद्यात् होमप्रकृतकर्मणोः।। ६९।।

anena manunā puṣpam dhārayenmastakopari/ svaśaktyā dakṣiṇām dadyāt homaprakṛtakarmaṇol̩!//

Then a flower should be placed on the head with the

### Mantra

By the grace of Indra, of Agni, of the Maruts, Brahmā, the Vasus, the Rudras and Prajāpati, may there be peace, may there be prosperity.<sup>1</sup>

Thereafter the giver of the sacrifice should, as his means allow, offer a gift<sup>2</sup> for the success of the sacrifice<sup>3</sup> and for the Kuśaṇḍikā rite.

## इति ते कथिता देवि सर्वकर्मकुशण्डिका। प्रयोज्या शुभकर्मादौ यलतः कुलसाधकै:।।७०।।

iti te kathitā devi sarvakarmakuśaṇḍikā/ prayojyā śubhakarmādau yatnataḥ kulasādhakaiḥ//

अनेनित। अनेन शान्तिरस्त्वित्यादिना प्रजापतेरित्यन्तेन मनुना मस्तकोपरि पुष्पं धारयेत्। ततो होमप्रकृतकर्मणोः स्वशक्त्या दक्षिणां यज्ञसाधकाय ब्राह्मणाय दद्यात्।

I have spoken to Thee, O Devī! of Kuśaṇḍikā, which is the groundwork of all auspicious ceremonies, and which all Kula worshippers should with care perform at the commencement thereof.

## प्रकृते कर्मणि शिवे चरुर्येषां कुलागमः। सिद्ध्यर्थं कर्मणान्तेषां चरुकर्म निगद्यते।। ७१।।

<sup>1.</sup> To be recited when placing the flower on the head (vide next verse).

<sup>2.</sup> Daksina, given to the officiating priest.

That is, of the Homa and of the object (Prakṛta-karma) for which the preliminary Kuśaṇḍikā is done.

prakṛte karmaṇi śive caruryeṣām kulāgamaḥ/ siddhyartham karmaṇānteṣām carukarma nigadyate//

प्रकृत इत्यादि। प्रकृते कर्मणि ऋतुसंस्कारादौ। चरु: देवतार्थं परमान्नम्। कुले आगम आगमनं यस्य चरो: स कुलागम:।

O Auspicious One! I will now speak to Thee of Carukarma, in order to insure that rites done in those families, in which the cooking of Caru<sup>1</sup> is a traditional practice in the performance of all rites, may be attended with success<sup>2</sup>.

## चरुस्थाली प्रकर्तव्या ताग्री वा मृत्तिकोद्भवा।। ७२।।

carusthālī prakarttavyā tāmrī vā mṛttikodbhavā// चरुकर्मैवाह चरुस्थलीत्यादिभि:।

The pot for cooking Caru should be made of either copper or mud.

## कुशण्डिकोक्तविधिना द्रव्यसंस्करणाविध। कृत्वा कर्म चरुस्थलीमानयेदात्मसम्मुखे।। ७३।।

kuśaṇḍikoktavidhinā dravyasaṁskaraṇāvadhi/kṛtvā karma carusthalīmānayedātmasammukhe//

कुशण्डिकेत्यादि। कुशण्डिकोक्तविधिना द्रव्यसंस्करणाविध द्रव्यसंस्कारपर्यन्तं सर्वं कर्म कृत्वा चरुस्थालीमात्मसम्मुखे देशे आनयेत्।

In the first place, the articles should be consecrated according to the rules prescribed in Kuśaṇḍikã, and then the pot of Caru should be placed in front of the worshipper.

# अक्षतामब्रणां दृष्ट्वा प्रादेशपरिमाणकम्। पवित्रकुशमेकञ्च स्थालीमध्ये नियोजयेत्।। ७४।।

akṣatāmabraṇām dṛṣṭvā prādeśaparimāṇakam/ pavitrakuśamekañca sthālīmadhye niyojayet//

अक्षतामिति । ततोऽक्षतामभग्नामब्रणामिच्छ्द्रां चरुस्थालीं दृष्ट्वा प्रादेशपरिमाणक-मेकं पवित्रकुशं स्थालीमध्ये नियोजयेत् स्थापयेत् ।

<sup>1.</sup> Caru (see post). Caru=Devatārtham paramānnam (Bhāratī).

<sup>2.</sup> Hariharānanda-Bhāratī says that this refers to Rtu-samskāra and other purificatory rites. Caru is made with milk and rice.

After careful examination to see that it is without holes and of a good surface, a blade of Kuśa grass<sup>1</sup> of the length of a Prādeśa<sup>2</sup> should be put in the pot.

आनीय तण्डुलांस्तत्र संस्थाप्य स्थण्डिलान्तिके। यस्मिन् कर्मणि ये देवाः पूजनीयाः सुरार्चिते।। ७५।। तत्तन्नाम चतुर्थ्यन्तमुक्त्वा त्वाजुष्टमीरयन्। गृह्णामि निर्वपामीति प्रोक्षामीति क्रमाद्वदन्।। ७६।। गृहीत्वा निर्वपेत् स्थाल्यां प्रोक्षयेज्जलिबन्दुना। प्रत्येकञ्चतुरो मुष्टीन् देवमुद्दिश्य तण्डुलान्।। ७७।।

ānīya taṇḍulāṁstatra saṁsthāpya sthaṇḍilāntike/ yasmin karmaṇi ye devāḥ pūjanīyāḥ surārcite// tattannāma caturthyantamuktvā tvājuṣṭamīrayan/ gṛhṇāmi nirvapāmīti prokṣāmīti kramādvadan// gṛhītvā nirvapet sthālyāṁ prokṣayejjalabindunā/ pratyekañcaturo muṣṭīn devamuddiśya taṇḍulān//

आनीयेत्यादि। ततस्तत्र यज्ञस्थाने तण्डुलानानीय स्थण्डिलान्तिके संस्थाप्य च यस्मिन् ऋतुसंस्कारादौ कर्मणि ये देवाः पूजनीयास्तत्तन्नाम चतुर्थ्यन्तमुक्त्वा ततः परं त्वाजुष्ट- मितीरयन् वदन् ततः परं क्रमादेव गृह्णामीति निर्वपामीति प्रोक्षामीति च वदन् सन् प्रत्येकं देवमुद्दिश्य चतुरो मुष्टीन् चतुर्मुष्टिपरिमितांस्तण्डुलान् गृहीत्वा स्थाल्यां निर्वपेत् जलिबन्दुना प्रोक्षयेच्च। अमुकदेवाय त्वाजुष्टं गृह्णामीति मन्त्रेण तण्डुलानादायामुकदेवाय त्वाजुष्टं निर्वपामीति मन्त्रेण स्थाल्यां निःक्षिपेत्। अमुकदेवाय त्वाजुष्टं प्रोक्षामीति मन्त्रेण जलिबन्दुना तानाभिषिञ्चेच्चेत्यर्थः। तु आजुष्टिमिति छेदः। आजुष्टम् प्रीतिः। आजुष्टमिति क्रियाविशेषणम्।

The rice should be placed near the Square,<sup>3</sup> and then, O Adored of the Devas! the names of such of the Devatās as are to be worshipped in each particular ceremony should be uttered in the dative case, followed by the words "to please Thee,"<sup>4</sup>

<sup>1.</sup> Pavitra, or the pure thing. Kuśa is so called because Garuda placed the celestial nectar (Amṛta) on blades of Kuśa grass.

<sup>2.</sup> Prādeśa is the distance between the top of the thumb and the fourth finger outstretched.

<sup>3.</sup> Sthaṇḍila.

<sup>4.</sup> Tvā justam.

and then "I take," "I place in the pot," and "I put water in," and then put four handfuls of rice in the name of each Devatā in the pot, and pour water over it.

# ततो दुग्धं सिताञ्चैव दत्वा पाकविधानतः। सुपचेत् संस्कृते वह्नौ सावधानेन सुव्रते।। ७८।।

tato dugdham sitāñcaiva datvā pākavidhānataḥ/ supacet samskṛte vahnau sāvadhānena suvrate//

तत इति। हे सुव्रते ततः परं क्रमेण दुग्धं सिताञ्च स्थाल्यां दत्त्वा सावधानेन मनसा संस्कृते वह्नौ पाकविधानतश्चरुं सुपचेत्।

O Virtuous One!<sup>2</sup> milk and sugar should be added thereto, as is done in cooking. The whole should then be well and carefully cooked over the consecrated fire.

## सुपक्वं कोमलं ज्ञात्वा दद्यात् तत्र घृतस्त्रुवम्।। ७९।।

supakvani komalam jñātvā dadyāt tatra ghṛtasruvam// सुपक्विमिति। तत: सुपक्वं कोमलं चरुं ज्ञात्वा तत्र घृतस्तुवं घृतपूर्णस्रुवं दद्यात्। And when he is satisfied that it is well cooked and soft, the

sacrificial ladle, filled with ghee, should be let into it.

# अग्नेरुत्तरतः पात्रं विनिधाय कुशोपरि। पुनस्त्रिधा घृतं दत्त्वा स्थालीमाच्छादयेत् कुशै:।। ८०।।

agneruttarataḥ pātram vinidhāya kuśopari/ punastridhā ghṛtam dattvā sthālīmācchādayet kuśaiḥ//

अग्नेरिति। ततश्चरुपात्रमग्नेरुत्तार्याग्नेरुत्तरतो देशे कुशोपरि विनिधाय संस्थाप्य च पुनिस्त्रधा त्रिवारं तत्र घृतं दत्त्वा कुशै: स्थालीमाच्छादयेत्।

Thereafter, placing the pot on Kuśa grass on the northern side of the Fire, and adding ghee to the Caru three times, the pot should be covered with blades of Kuśa grass.

The meaning of this Mantra is: I take this handful of rice in the name
of (the Deva); I put it in a pot in the name of (the same Deva), etc.
After the name of the Devatā in dative say it is for him or his pleasure
and then say the rest.

<sup>2.</sup> Su-vrate. This word is by some translated "Virtuous".

## ततः स्रुवे चरुस्थाल्या घृताधारणपूर्वकम्। किञ्चिच्चरुं समादाय जानुहोमं समाचरेत्।।८१।।

tataḥ sruve carusthālyā ghṛtādhāraṇapūrvakam/ kiñciccaruṁ samādāya jānuhomaṁ samācaret//

तत इति। ततः परं घृताधारणपूर्वकं घृतसेचनपूर्वकं चरुस्थाल्याः सकाशात् किञ्चिच्चरं सुवे समादाय गृहीत्वा जानुहोमं समाचरेत् कुर्यात्। पृथिव्यां दक्षिणं जानु पातियत्वा यो होमो विधीयते स एव जानुहोमो ज्ञातव्यः।

Then, putting a little ghee into the sacrificial spoon, a little Caru should be taken from the pot. With it Jānu-Homa<sup>1</sup> is done.

## धाराहोमं ततः कृत्वा प्रधानीभृतकर्मणि। यत्र ये विहिता देवास्तन्मन्त्रैराहुतीर्हुनेत्।।८२।।

dhārāhomam tataḥ kṛtvā pradhānībhṛtakarmaṇi/ yatra ye vihitā devāstanmantrairāhutīrhunet//

धारेत्यादि। ततो धाराहोमं कृत्वा यत्र यस्मिन् प्रधानीभूतकर्मणि ये देवा: पूज्या विहितास्तन्मन्त्रैस्तेषां देवानां मन्त्रैराहुतीर्हुनेद्देद्यात्।

Then after doing Dhārā Homa,<sup>2</sup> oblations should be made with the Mantras of the Devas, who are directed to be worshipped in the principal rite.

## समाप्य प्रकृतं होमं स्विष्टिकृद्धोमपूर्वकम्। प्रायश्चित्तात्मकं हुत्वा कुर्यात् कर्मसमापनम्।। ८३।।

samāpya prakṛtam homam sviṣṭikṛddhomapūrvakam/ prāyścittātmakam hutvā kuryāt karmasamāpanam//

Completing the principal Homa after performance of Sviṣṭa-kṛt-Homa,<sup>3</sup> expiatory Homa<sup>4</sup> should be performed, and the rite thus completed.

<sup>1.</sup> The Homa is so called because it is performed with the right knee (jānu) touching the ground.

<sup>2.</sup> The ghee is poured from one corner of the Sthandila (the altar on which Homa is done) to the next but one—thus, from N.E. to S.W., from N.W., to S.E., from S.W. to N.E., and from S.E. to N.W.

<sup>3.</sup> See p. 512, note 1.

<sup>4.</sup> Prāyaścittāmaka—that is, the Vyāhṛti Homa, which, according to this Tantra, is the equivalent of Prāyaścitta.

and then "I take," "I place in the pot," and "I put water in," and then put four handfuls of rice in the name of each Devatā in the pot, and pour water over it.

# ततो दुग्धं सिताञ्चैव दत्वा पाकविधानतः। सुपचेत् संस्कृते वह्नौ सावधानेन सुव्रते।। ७८।।

tato dugdham sitāñcaiva datvā pākavidhānataḥ/ supacet samskṛte vahnau sāvadhānena suvrate//

तत इति। हे सुव्रते ततः परं क्रमेण दुग्धं सिताञ्च स्थाल्यां दत्त्वा सावधानेन मनसा संस्कृते वह्नौ पाकविधानतश्चरुं सुपचेत्।

O Virtuous One!<sup>2</sup> milk and sugar should be added thereto, as is done in cooking. The whole should then be well and carefully cooked over the consecrated fire.

## सुपक्वं कोमलं ज्ञात्वा दद्यात् तत्र घृतस्रुवम्।। ७९।।

supakvam komalam jñātvā dadyāt tatra ghṛtasruvam// सुपक्विमित। ततः सुपक्वं कोमलं चरुं ज्ञात्वा तत्र घृतस्रुवं घृतपूर्णस्रुवं दद्यात्। And when he is satisfied that it is well cooked and soft, the sacrificial ladle, filled with ghee, should be let into it.

# अग्नेरुत्तरतः पात्रं विनिधाय कुशोपरि। पुनस्त्रिधा घृतं दत्त्वा स्थालीमाच्छदयेत् कुशै:।। ८०।।

agneruttaratah pātram vinidhāya kuśopari/ punastridhā ghṛtam dattvā sthālīmācchādayet kuśaiḥ//

अग्नेरिति। ततश्चरुपात्रमग्नेरुत्तार्याग्नेरुत्तरतो देशे कुशोपरि विनिधाय संस्थाप्य च पुनिस्त्रधा त्रिवारं तत्र घृतं दत्त्वा कुशै: स्थालीमाच्छादयेत्।

Thereafter, placing the pot on Kuśa grass on the northern side of the Fire, and adding ghee to the Caru three times, the pot should be covered with blades of Kuśa grass.

The meaning of this Mantra is: I take this handful of rice in the name of (the Deva); I put it in a pot in the name of (the same Deva), etc.
 After the name of the Devatā in dative say it is for him or his pleasure and then say the rest.

 Su-vrate. This word is by some translated "Virtuous".

## ततः स्रुवे चरुस्थाल्या घृताधारणपूर्वकम्। किञ्चिच्चरुं समादाय जानुहोमं समाचरेत्।।८१।।

tataḥ sruve carusthālyā ghṛtādhāraṇapūrvakam/kiñciccarum samādāya jānuhomam samācaret//

तत इति। ततः परं घृताधारणपूर्वकं घृतसेचनपूर्वकं चरुस्थाल्याः सकाशात् किञ्चिच्चरं सुवे समादाय गृहीत्वा जानुहोमं समाचरेत् कुर्यात्। पृथिव्यां दक्षिणं जानु पातियत्वा यो होमो विधीयते स एव जानुहोमो ज्ञातव्यः।

Then, putting a little ghee into the sacrificial spoon, a little Caru should be taken from the pot. With it Jānu-Homa<sup>1</sup> is done.

## धाराहोमं ततः कृत्वा प्रधानीभृतकर्मणि। यत्र ये विहिता देवास्तन्मन्त्रैराहुतीर्हुनेत्।। ८२।।

dhārāhomam tataḥ kṛtvā pradhānībhṛtakarmaṇi/ yatra ye vihitā devāstanmantrairāhutīrhunet//

धारेत्यादि। ततो धाराहोमं कृत्वा यत्र यस्मिन् प्रधानीभूतकर्मणि ये देवा: पूज्या विहितास्तन्मन्त्रैस्तेषां देवानां मन्त्रैराहुतीर्हुनेद्देद्यात्।

Then after doing Dhārā Homa,<sup>2</sup> oblations should be made with the Mantras of the Devas, who are directed to be worshipped in the principal rite.

## समाप्य प्रकृतं होमं स्विष्टिकृद्धोमपूर्वकम्। प्रायश्चित्तात्मकं हुत्वा कुर्यात् कर्मसमापनम्।। ८३।।

samāpya prakṛtam homam sviṣṭikṛddhomapūrvakam/ prāyścittātmakam hutvā kuryāt karmasamāpanam//

Completing the principal Homa after performance of Sviṣṭa-kṛt-Homa,<sup>3</sup> expiatory Homa<sup>4</sup> should be performed, and the rite thus completed.

<sup>1.</sup> The Homa is so called because it is performed with the right knee (jānu) touching the ground.

<sup>2.</sup> The ghee is poured from one corner of the Sthandila (the altar on which Homa is done) to the next but one—thus, from N.E. to S.W., from N.W., to S.E., from S.W. to N.E., and from S.E. to N.W.

<sup>3.</sup> See p. 512, note 1.

<sup>4.</sup> Prāyaścittāmaka—that is, the Vyāhṛti Homa, which, according to this Tantra, is the equivalent of Prāyaścitta.

## संस्कारेषु प्रतिष्ठासु विधिरेषः प्रकीर्त्तितः। विधेयः शुभकर्मादौ कर्मसंसिद्धिहेतवे।।८४।।

samskāresu pratisthāsu vidhiresah prakīrttitah/vidheyah subhakarmādau karmasamsiddhihetave//

In the sacramental<sup>1</sup> and consecratory<sup>2</sup> ritual this is the method to be observed. In all auspicious ceremonies it should be followed for the complete success thereof.

## अथोच्यते महामाये गर्भाधानादिकाः क्रियाः। तत्रादावृतुसंस्कारः कथ्यते क्रमतः शृणु।। ८५।।

athocyate mahāmāye garbhādhānādikāḥ kriyāḥ/tatrādāvṛtusaṃskāraḥ kathyate kramataḥ śṛṇu//

समाप्येति। एवं प्रकृतहोमं समाप्य स्विष्टिकृद्धोमपूर्वकं प्रायश्चित्तात्मकं हुत्वा होमं कृत्वा कर्मसमापनं होमकर्मणः समाप्तिं कुर्यात्।

Now O Mahā-māyā!<sup>3</sup> I will speak of Garbhādhāna<sup>4</sup> and other rites. I will speak of them in their order, beginning with Rtu-saṁskāra.<sup>5</sup> Do Thou listen.

## कृतनित्यक्रियः शुद्धः पञ्च देवान् समर्चयेत्। ब्रह्मा दुर्गा गणेशश्च ग्रह्म दिक्पतयस्तथा।। ८६।।

kṛtanityakriyaḥ śuddhaḥ pañca devān samarcayet/ brahmā durgā gaṇeśaśca grahā dikpatayastathā//

ऋतुसंस्कारविधिमाह कृतिनत्यिक्रिय इत्यादिभि:। ननु कान् पञ्चदेवान् समर्चयेदि-त्यपेक्षायामाह ब्रह्मेत्यादि।

After performing his daily duties and purifying himself, (the priest), should worship the five Deities—Brahmā, Drugā,

<sup>1.</sup> Samskāra.

<sup>2.</sup> Pratisthä.

<sup>3.</sup> The Devī as the Great Māyā.

<sup>4.</sup> See next note.

<sup>5.</sup> The rite (purification of the menses) precedes the Garbhādhāna, or Puberty rite, which takes place on the fith day after their appearance. Garbhādhāna is, literally, the placing of the seed in the womb, which is preceded by the rite of that name.

Gaṇeśa, the Grahas, and the Dikpālas<sup>2</sup>.

# स्थण्डिलस्येन्द्रदिग्भागे घटेष्वेतान् प्रपूजयेत्। ततस्तु मातृकाः पूज्या गौर्याद्याः षोडश क्रमात्।। ८७।।

sthaṇḍilasyendradigbhāge ghaṭeṣvetān prapūjayet/ tatastu mātṛkāḥ pūjyā gauryādyāḥ ṣoḍaśa kramāt//

स्थिण्डिलस्येत्यादि। स्थिण्डिलस्य चत्वरस्येन्द्रदिग्भागे पूर्वभागे संस्थापितेषु पञ्चसु घटेष्वेतान् ब्रह्मादीन् देवान् गन्धपुष्पादिभि: प्रपूजयेत्।

They should be worshipped in the jars<sup>3</sup> on the East side of the square, and then the sixteen Mātṛkās<sup>4</sup>— namely, Gaurī and others— should be worshipped in their order.

# गौरी पद्मा शची मेधा सावित्री विजया जया। देवसेना स्वधा स्वाहा शान्तिः पुष्टिर्धृतिः क्षमा। आत्मनो देवता चैव तथैव कुलदेवता।। ८८।।

gaurī padmā śacī medhā sāvitrī vijayā jayā/ devasenā svadhā svāhā śāntiḥ puṣṭirdhṛtiḥ kṣamā/ ātmano devatā caiva tathaiva kuladevatā//

पूज्या गौर्याद्याः षोडशमातृका एव दर्शयति गौरीत्यादिना सार्द्धेन।

The sixteen Mātṛkās are : Gaurī, Padmā, Śacī, Medhā, Sāvitrī, Vijayā, Jayā, Deva-senā, Svadhā, Svāhā, Śānti, Puṣṭi, Dhṛti, Kṣamā, the worshipper's own tutelary Devatā,<sup>5</sup> and family Devatā<sup>6</sup>.

## आयान्तु मातरः सर्वास्त्रिदशानन्दकारिकाः। विवाहव्रतयज्ञानां सर्वाभीष्टं प्रकल्प्यताम्।। ८९।।

<sup>1.</sup> The nine Planets. As to the Tattva of these see *Tantrarāja* (Tantrik Text, Vol. 12) Chs. 35 and 36.

See p. 376, note 2. According to the *Dharma-Sangraha* ("Anecedota Oxoniensia," Vol. i, part v, verses 8, 9)—a collection of Buddhist technical terms—there are four, eight, ten, or fourteen Dikpālas, or Loka-pālas, or Regents of the Quarters.

<sup>3.</sup> That is, five jars placed there for these Devas (Bhāratī).

<sup>4.</sup> Some read as Puṣṭi and Dhṛti for Śānti and Kṣamā.

<sup>5.</sup> Ātma-devatā.

<sup>6.</sup> Kula-devatā.

# यानशक्तिसमारूढाः सौम्यमूर्त्तिधराः सदा। आयान्तु मातरः सर्वा यज्ञोत्सवसमृद्धये।। ९०।।

āyāntu mātaraḥ sarvāstridaśānandakārikāḥ/
vivāhavratayajñānāni sarvābhīsṭam prakalpyatām//
yānaśktisamārūḍhāḥ saumyamūrttidharāḥ sadā/
āyāntu mātaraḥ sarvā yajñotsavasamṛddhaye//

अथ गौर्यादिषोडशमातृकावाहनार्थं मन्त्रद्वयमाह आयान्तु मातर: सर्वा इत्यादि।

### Mantra

May the Mothers that cause the joy of the Devas come and bring all success to weddings, Vratas, and Yajñas. May then come upon their respective carriers, and in all the fulness of their power, in their benign aspect, and add to the glory of this festival.

इत्यावाह्य मातृगणान् स्वशक्त्या परिपूज्य च। देहत्यां नाभिमात्रायां प्रादेशपरिमाणतः। सप्त वा पञ्च वा विन्दून् दद्यात् सिन्दूरचन्दनैः।। ९१।।

ityāvāhya mātṛgaṇān svaśaktyā paripūjya ca/ dehalyām nābhimātrāyām parādeśaprimāṇataḥ/ sapta vā pañca vā vindūn dadyāt sindūracandanaiḥ//

इतीत्यादि। इत्याभ्यां मन्त्राभ्यां मातृगणानावाह्य स्वशक्त्या गन्धपुष्पादिभि: परिपूज्य च नाभिमात्रायां नाभिपरिमितायां देहल्यां प्रादेशपरिमाणतः प्रादेशपरिमिते देशे सप्त वा पञ्च वा विन्दून् सिन्दूरचन्दनैर्दद्यात्।

Having thus invoked the Mothers and worshipped them to the best of this powers, the priest should make five or seven marks with vermilion and sandal paste on the wall, at the height of his navel, and within the space of a Prādeśa<sup>5</sup>.

<sup>1.</sup> Devotions.

<sup>2.</sup> Sacrifices.

<sup>3.</sup> The Vāhana, or vehicle, of the Deva, as Garuḍa of Viṣṇu, etc.

<sup>4.</sup> Yāna-śakti-samārūḍhā: This compound word may also mean "seated on their respective vehicle and attended by their respective Śaktis."

<sup>5.</sup> See p. 523, note 2.

# प्रत्येकविन्दुं मितमान् कामं मायां रमां स्मरन्। धृतधारामविच्छिनां दत्त्वा तत्र वसुं यजेत्।। ९२।।

pratyekavindum matimān kāmam māyām ramām smaran/ghṛtadhārāmavicchinnām dattvā tatra vasum yajet//

प्रत्येकेत्यादि । मतिमान् कर्मसाधकः कामं क्लीमिति मायां होमिति रमां श्रीमिति च बीजं स्मरन् प्रत्येकबिन्दुमविच्छिनां घृतधारां दत्त्वा तत्रैव वसुं देवं गन्धपुष्पादिभियंजेत् ।

The wise one should then, whilst breathing the three Bījas—Klīm, Hrīm, and Śrīm—pour an unbroken stream of ghee from each of the said marks, and there worship the Deva Vasu<sup>1</sup>.

# वसुधारां प्रकल्प्यैवं मयोक्तेनैव वर्त्मना। विरच्य स्थण्डिलं धीरो वह्निस्थापनपूर्वकम्। होमद्रव्याणि संस्कृत्य पचेच्चरुमनुत्तमम्।। ९३।।

vasudhārām prakalpyaivam mayoktenaiva vartmanā/ viracya sthaṇḍilam dhīro vahnisthāpanapūrvakam/ homadravyāṇi saṃskṛtya paceccarumanuttamam//

वसुधारामित्यादि। मयोक्तेनैव वर्त्मनैवमनेन प्रकारेण वसुधारां प्रकल्प्य सम्पाद्य धीरो विचक्षण: कर्मसाधक: स्थण्डिलं चत्वरं विरच्य तत्र विह्नस्थापनपूर्वकं होमद्रव्याणि संस्कृत्य च अनुत्तमं न विद्यते उत्तमो यस्मादेवंभूतं चरुं पचेत्।

The wise man, having thus made the Vasudhāra<sup>2</sup> according to the directions which I have given, and having made the Square<sup>3</sup> and placed the Fire thereupon, and consecrated the articles requisite for Homa, should then cook the excellent Caru.

## प्राजापत्यश्चरुशात्र वायुनामा हुताशनः। समाप्य धाराहोमान्तं कृत्यमार्त्तवमारभेत्।। ९४।।

prājāpatyaścaruścātra vāyunāmā hutāśanaḥ/samāpya dhārāhomāntam kṛtyamārttavamārabhet//

<sup>1.</sup> There are eight Vasus. Cedi-rāja, or Indra, is here referred to (see Bhakta, 399).

<sup>2.</sup> That is the mark like the lower half of an ellipse, within which the five or seven marks are placed across it in a straight line, and from which the ghee is poured (see verse 92).

<sup>3.</sup> Sthandila.

प्राजापत्य इत्यादि। अत्र ऋतुसंस्कारकर्मणि यश्चरुः पच्यते सः प्राजापत्यः प्रजापतिदेवताको भवति। हुताशनोऽग्निश्च वायुनामा भवति। ततः पूर्वोक्तेन विधिना धाराहोमान्तं कर्म समाप्य कृत्यं कर्त्तव्यं आर्त्तवमृतुसंस्कारकर्मारभेत्।

Caru which is cooked in this (Rtu-samskāra) is called Prājāpatya, and the name of this Fire is Vāyu. After concluding Dhārā Homa,<sup>1</sup> the rite of Rtu-samskāra should be begun.

# हीँ प्रजापतये स्वाहा चरुणैवाहुतित्रयम्। प्रदायैकाहुतिं दद्यादिमं मन्त्रमुदीरयन्।। ९५।।

hrīm prajāpataye svāhā caruṇaivāhutitrayam/ pradāyaikāhutim dadyādimam mantramudīrayan//

होमित्यादि । हो प्रजापतये स्वाहेति मन्त्रेण प्रजापतिमुद्दिश्य चरुणैवाहुतित्रयं प्रदाय इमं वक्ष्यमाणं मन्त्रमुदीरयन् सन् एकाहुतिं दद्यात् ।

Three oblations of Caru should be offered with the

### Mantra

Hrīm, To Prajāpati: Svāhā.<sup>2</sup>

Then one oblation should be offered with the following:

# विष्णुर्योनिं कल्पयतु त्वष्टा रूपाणि पिंशतु। आंसिञ्चतु प्रजापतिर्धाता गर्भं दधातु ते।। ९६।।

viṣṇuryonim kalpayatu tvaṣṭā rūpāṇi pimśatu/ āmsiñcatu prajāpatirdhātā garbham dadhātu te//

एकाहुतिदानार्थं मन्त्रमाह विष्णुर्योनिमिति। पिंशतु दीपयतु।

### Mantra

May Viṣṇu grant ghee power to conceive. May Tvaṣṭā give the form or limbs (of the child). May Prajāpati sprinkle<sup>3</sup> it, and may Dhātā give thee power to bear<sup>4</sup>.

<sup>1.</sup> See p. 525, note 2.

<sup>2.</sup> Hrīm Prajā-pataye Svāhā.

<sup>3.</sup> i.e., with my seed.

<sup>4.</sup> Viṣṇur yonim kalpayatu, Tvaṣṭā rūpāṇi pimśatu. Āsinchatu Prajāpatir Dhātā garbham dadhātu te. "May Viṣṇu make the Yoni capable of offspring, may Tvaṣṭā give the

# आज्येन चरुणा वापि साज्येन चरुणापि वा। सूर्यं प्रजापतिं विष्णुं ध्यायन्नाहुतिमुत्सृजेत्।। ९७।।

ājyena caruṇā vāpi sājyena caruṇāpi vā/ sūryam prajāpatim viṣṇum dhyāyannāhutimutsrjet//

This oblation should be made with either ghee or Caru, or with ghee and Caru, and should be offered meditating upon the Sun, Viṣṇu, and Prajāpati.

# गर्भं धेहि शिनीवाली गर्भं धेहि सरस्वती। गर्भं ते अश्विनौ देवावाधत्तां पुष्करस्रजौ।। ९८।।

garbham dhehi śinīvālī garbham dhehi sarasvatī/garbham te aśvinau devāvādhattām puṣkarasrajau//

आज्येनेत्यादि । विष्णुर्योनिमित्यादिना मन्त्रेणाज्येन घृतेन वा चरुणैव वा साज्येन सघृतेन चरुणा वा सूर्यं प्रजापतिं विष्णुञ्च ध्यायन् सन् तानेवोद्दिश्यैकामाहुतिमुत्सृजेद्दद्यात् ।

### Mantra

May Sinīvālī<sup>1</sup> give support to thy womb, may Sarasvatī<sup>2</sup> give support to thy womb, may the two Aśvins,<sup>3</sup> who war garlands of lotuses, give support to thy womb<sup>4</sup>.

visible shapes, may Prajāpati sprinkle, may Dhātā support thy uterus." This Mantra is in *Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad*, Adhyāya VI, Brāhmaṇa IV, verse 21, and the Mantra in verse 98 follows this—the two, in fact, make one Mantras. Garbhādhāna is ordinarily performed by the husband after Ritusnāna. The *Bhavadeva Paddhati* gives the meaning of the first Mantra as follows: O wife! may Vāsudeva make thy Yoni capable of bearing (Prasava-samarthām karotu), may Tvaṣṭā make the forms (Rūpaṇi) manifest (Pimśatu=Prakāśayatu). May Prajāpati sprinkle into the Yoni as much seed as will lead to conception. May Dhātā (Āditya) hold (Dadhātu-dhārayatu) thy womb (Garbham).

<sup>1.</sup> The Vedic Devatā of conception. Garbham dehi, i.e., hold the womb. Sinīvālī is the Tithi preceding Amāvasyā (new moon day) or the digit of the moon sen on the Caturdaśī day as in enters the new moon period.

<sup>2.</sup> Brāhmī, Śakti of Brahmā.

<sup>3.</sup> Celestial Physicians.

In the Bṛḥadāraṇyak-Upaniṣad, from which these Mantras are taken, they are said by the husband desirous of offspring when he places

# ध्यात्वा देवीं शिनीवालीं सरस्वत्यश्विनौ तथा। स्वाहान्तमनुनाऽनेन दद्यादाहुतिमुत्तमाम्।। ९९।।

dhyātvā devīm śinīvālīm sarasvatyaśvinau tathā/ svāhāntamanunā'nena dadyādāhutimuttamām//

ध्यात्वेत्यादि। अनेन गर्भं धेहि शिनीवालीत्यादिना स्वाहान्तेन मनुना शिनीवालीं देवीं तथा सरस्वत्यश्विनौ सरस्वतीसहितावश्विनौ देवौ च ध्यसात्वा उत्तमामाहुतिं दद्यात्।

Meditating upon the Devīs Sinīvālī and Sarasvatī and the two Aśvins, excellent oblations should be offered with the above Mantra, followed by Svāhā.

ततः कामं बधूं मायां रमां कूर्च्यं समुच्चरन्। अमुष्यै पुत्रकामायै गर्भमाधेहि सद्विठम्। उक्तवा ध्यात्वा रविं विष्णुं जुहुयात् संस्कृतेऽनले।। १००।।

tataḥ kāmam badhūm māyām ramām kūrccam samuccaran/ amuṣyai putrakāmāyai garbhamādhehi sadviṭham/ uktvā dhyātvā ravim viṣṇum juhuyāt samskṛte'nale//

तत इत्यादि। ततः परं कामं क्लीमिति वधूं स्त्रीमिति मायां होमिति रमां श्रीमिति कूर्च्चं हूमिति च बीजं समुच्चरन् सिद्धठं स्वाहासिहतममुष्ये पुत्रकामायै गर्भमाधेहीत्युक्त्वा क्ली स्त्रीं ही श्री हूँ अमुष्ये पुत्रकामायै गर्भमाधेहि स्वाहेति मन्त्रमुच्चार्य रविं विष्णुञ्च ध्यात्वा संस्कृतेऽनले जुहुयात्।

Then oblation should be offered to the sancified Fire, meditating upon Sūrya<sup>1</sup> and Viṣṇu with the

### Mantra

Klīm, Strīm, Hrīm, Śrīm Hūm: Grant conception to her,<sup>2</sup> who desires a son: Svāhā.

his mouth on hers. The *Bhavadeva-Paddhati* gives the meaning as follows: Oh Sinīvālī! hold the womb of this wife of mind (that is remove her barrenness) Oh Sarasvatī! hold the womb. O wife! may the two lotus-garlanded Devas, the Aśvins, impregnate thee.

<sup>1.</sup> The Sun.

<sup>2.</sup> Here the name of the wife is given in the dative case.

# यथेयं पृथिवी देवी ह्युत्ताना गर्भमादधे। तथा त्वं गर्भमाधेहि दशमे मासि सूतये। स्वाहान्तेनाऽमुना विष्णुं ध्यायन्नाहुतिमाहरेत्।। १०१।।

yatheyam pṛthivī devī hyuttānā garbhamādadhe/ tathā tvam garbhamādhehi dasame māsi sūtaye/ svāhāntenā'munā viṣṇum dhyāyannāhutimāharet//

यथेयमिति । सूतये प्रसवाय । स्वाहान्तेनामुना यथेयं पृथिवीत्यादिना मन्त्रेण विष्णुं ध्यायंस्तमेवोद्दिश्याहुतिमाहरेद्वह्रौ दद्यात् ।

Then, meditating upon Viṣṇu, oblations should be offered with the following :

### Mantra

As this widely extended Earth<sup>1</sup> ever carries a full womb, do thou likewise carry for ten months until delievery. Svāhā.

पुनराज्यं समादाय ध्यात्वा विष्णुं परात्परम्। विष्णो ज्येष्ठेन रूपेण नार्यामस्यां वरीयसम्। सुतमाधेहि ठद्वन्द्वमुक्त्वा वह्नौ हविस्त्यजेत्।। १०२।।

punarājyam samādāya dhyātvā viṣṇum parātparam/ viṣṇo jyeṣṭhena rūpeṇa nāryāmasyām varīyasam/ sutamādhehi ṭhadvandvamuktvā vahnau havistyajet//

पुनिरत्यादि। पुनराज्यं घृतं समादाय गृहीत्वा परादिप परं श्रेष्ठं विष्णुं ध्यात्वा तमेवोद्दिश्य विष्णो ज्येष्ठेन रूपेण नार्यामस्यां वरीयसं सुतमाधेहि स्वाहेति मन्त्रमुक्त्वा वह्नौ हिवधृतं त्यजेदित्यन्वय:। ज्येष्ठेन श्रेष्ठेन रूपेण विशिष्टम् वरीयसमितवरमित-श्रेष्ठिमत्यर्थ:। उद्घन्द्वं स्वाहा।

Meditating upon the Supreme Viṣṇu, let a little more ghee be thrown into the Fire with the following :

### Mantra

Viṣṇu! do Thou in Thy excellent form put into this woman an excellent son : Svāhā.

- Pṛthivī. She is the mother of all and always giving forth Her offspring. Be like Her.
- 2. Literally, let him, after reciting Māyā-Bīja, preceded and followed by Kāma, and vadhū preceded and followed by Māyā, and then Kāma and Māyā, touch her head.

# ध्यात्वा देवीं शिनीवालीं सरस्वत्यश्विनौ तथा। स्वाहान्तमनुनाऽनेन दद्यादाहुतिमुत्तमाम्।। ९९।।

dhyātvā devīm śinīvālīm sarasvatyaśvinau tathā/ svāhāntamanunā'nena dadyādāhutimuttamām//

ध्यात्वेत्यादि। अनेन गर्भं धेहि शिनीवालीत्यादिना स्वाहान्तेन मनुना शिनीवालीं देवीं तथा सरस्वत्यश्विनौ सरस्वतीसहितावश्विनौ देवौ च ध्यसात्वा उत्तमामाहुतिं दद्यात्।

Meditating upon the Devīs Sinīvālī and Sarasvatī and the two Aśvins, excellent oblations should be offered with the above Mantra, followed by Svāhā.

ततः कामं बधूं मायां रमां कूर्च्यं समुच्चरन्। अमुष्ये पुत्रकामाये गर्भमाधेहि सद्विठम्। उक्तवा ध्यात्वा रविं विष्णुं जुहुयात् संस्कृतेऽनले।। १००।।

tataḥ kāmam badhūm māyām ramām kūrccam samuccaran/ amuṣyai putrakāmāyai garbhamādhehi sadviṭham/ uktvā dhyātvā ravim viṣṇum juhuyāt samskṛte'nale//

तत इत्यादि। ततः परं कामं क्लीमिति वधूं स्त्रीमिति मायां होमिति रमां श्रीमिति कूर्च्चं हूमिति च बीजं समुच्चरन् सिद्धठं स्वाहासिहतममुष्यै पुत्रकामायै गर्भमाधेहीत्युक्त्वा क्ली स्त्रीं ही श्री हूँ अमुष्यै पुत्रकामायै गर्भमाधेहि स्वाहेति मन्त्रमुच्चार्य रविं विष्णुञ्च ध्यात्वा संस्कृतेऽनले जुहुयात्।

Then oblation should be offered to the sancified Fire, meditating upon Sūrya<sup>1</sup> and Viṣṇu with the

### Mantra

Klīm, Strīm, Hrīm, Śrīm Hūm: Grant conception to her,<sup>2</sup> who desires a son: Svāhā.

his mouth on hers. The *Bhavadeva-Paddhati* gives the meaning as follows: Oh Sinīvālī! hold the womb of this wife of mind (that is remove her barrenness) Oh Sarasvatī! hold the womb. O wife! may the two lotus-garlanded Devas, the Aśvins, impregnate thee.

<sup>1.</sup> The Sun.

<sup>2.</sup> Here the name of the wife is given in the dative case.

यथेयं पृथिवी देवी ह्युत्ताना गर्भमादधे। तथा त्वं गर्भमाधेहि दशमे मासि सूतये। स्वाहान्तेनाऽमुना विष्णुं ध्यायन्नाहुतिमाहरेत्।। १०१।।

yatheyam pṛthivī devī hyuttānā garbhamādadhe/ tathā tvam garbhamādhehi daśame māsi sūtaye/ svāhāntenā'munā viṣṇum dhyāyannāhutimāharet//

यथेयमिति । सूतये प्रसवाय । स्वाहान्तेनामुना यथेयं पृथिवीत्यादिना मन्त्रेण विष्णुं ध्यायंस्तमेवोद्दिश्याहुतिमाहरेद्वह्नौ दद्यात् ।

Then, meditating upon Viṣṇu, oblations should be offered with the following :

### Mantra

As this widely extended Earth<sup>1</sup> ever carries a full womb, do thou likewise carry for ten months until delievery. Svāhā.

पुनराज्यं समादाय ध्यात्वा विष्णुं परात्परम्। विष्णो ज्येष्ठेन रूपेण नार्यामस्यां वरीयसम्। सुतमाधेहि ठद्वन्द्वमुक्त्वा वह्नौ हविस्त्यजेत्।।१०२।।

punarājyam samādāya dhyātvā viṣṇum parātparam/ viṣṇo jyeṣṭhena rūpeṇa nāryāmasyām varīyasam/ sutamādhehi ṭhadvandvamuktvā vahnau havistyajet//

पुनिरत्यादि। पुनराज्यं घृतं समादाय गृहीत्वा परादिप परं श्रेष्ठं विष्णुं ध्यात्वा तमेवोद्दिश्य विष्णो ज्येष्ठेन रूपेण नार्यामस्यां वरीयसं सुतमाधेहि स्वाहेति मन्त्रमुक्त्वा वह्नौ हिवर्घृतं त्यजेदित्यन्वय:। ज्येष्ठेन श्रेष्ठेन रूपेण विशिष्टम् वरीयसमितवरमित-श्रेष्ठिमत्यर्थ:। ठद्वन्द्वं स्वाहा।

Meditating upon the Supreme Viṣṇu, let a little more ghee be thrown into the Fire with the following :

### Mantra

Viṣṇu! do Thou in Thy excellent form put into this woman an excellent son : Svāhā.

<sup>1.</sup> Pṛthivī. She is the mother of all and always giving forth Her offspring. Be like Her.

<sup>2.</sup> Literally, let him, after reciting Māyā-Bīja, preceded and followed by Kāma, and vadhū preceded and followed by Māyā, and then Kāma and Māyā, touch her head.

# कामेन पुटितां मायां मायया पुटितां बधूम्। पुनः कामञ्च मायाञ्च पठित्वाऽस्याः शिरः स्पृशेत्।। १०३।।

kāmena puṭitām māyām māyayā puṭitām badhūm/ punaḥ kāmañca māyāñca paṭhitvā'syāḥ śiraḥ spṛśet//

कामेनेति। ततः कामेन क्लीमिति तीजेन पुटितामादावन्ते च संयुक्तां मायां हीँ बीजं तथैव मायया हीँ बीजेन पुठितां वधूं स्त्रीँ बीजं पुनः कामं क्लीँ बीजं च मायां हीँ बीजं च पठित्वा योजनया क्लीँ हीँ क्लीँ हीँ स्त्रीँ हीँ क्लीँ हीमिति मन्त्रं पठित्वा अस्या भार्यायाः शिरः स्पृशेत्।

And, uttering the following:

### Mantra

Klīm, Hrīm, Klīm, Hrīm, Strīm, Hrīm, Klīm, Hrīm let the husband touch his wife's head<sup>2</sup>.

पतिपुत्रवतीभिश्च नारीभिः परिवेष्टितः। शिरश्चालभ्य हस्ताभ्यां बध्वाः क्रोडाञ्चले पतिः।। १०४।। विष्णुं दुर्गां विधिं सूर्यं ध्यात्वा दद्यात् फलत्रयम्। ततः स्विष्टिकृतं हुत्वा प्रायश्चित्त्या समापयेत्।। १०५।।

patiputravatībhiśca nārībhiḥ pariveṣṭitaḥ/ śiraścālabhya hastābhyāṁ badhvāḥ kroḍāñcale patiḥ// viṣṇuṁ durgāṁ vidhiṁ sūryaṁ dhyātvā dadyāt phalatrayam/ tataḥ sviṣṭikṛtaṁ hutvā prāyaścittyā samāpayet//

पतीत्यादि। पतिपुत्रवतीभिनारीभि: परिवेष्टित: पतिर्हस्ताभ्यां वध्वा: शिरश्चालभ्य स्पृष्ट्वा तस्या एव क्रोडाञ्चले हस्ताभ्यां विष्णुं दुर्गां विधिं प्रजापितं सूर्यञ्च ध्यात्वा फलत्रयं दद्यात्। समापयेत् आर्त्तवं कर्मेति शेष:।

Then the husband, surrounded by a few married women having sons, 1 should place both hands on the head of his wife, and, after meditating on Viṣṇu, Durgā, Vidhi, 2 and Sūrya, 3 place three fruits on (the cloth of) her lap. Thereupon he should bring

<sup>1.</sup> Pati-putra-vatī—a woman whose husband and children are living.

<sup>2.</sup> Brahmā.

<sup>3.</sup> The Sun.

the ceremony to a close by making Sviṣṭa-kṛt oblations and expiatory rites<sup>1</sup>.

## यद्वा प्रदोषसमये गौरीशङ्करपूजनात्। भास्करार्घ्यप्रदानाच्च दम्पत्योः शोधनं भवेत्।। १०६।।

yadvā pradoṣasamaye gaurīśaṅkarapūjanāt/ bhāskarārghyapradānācca dampatyoḥ śodhanaṁ bhavet//

Or the wife and husband may be purified by worshipping Gaurī and Śaṅkara in the evening, and by giving oblations to Sun.

## आर्त्तवं कथितं कर्म गर्भाधानमथो शृणु।। १०७।।

ārttavam kathitam karma garbhādhānamatho śṛṇu// अथान्यदृतुसंस्कारस्य विधानमाह यद्वेत्याद्येकेन। प्रदोषसमये रात्ररम्भसमये।

I have now spoken of Rtu-samskāra. Now listen to that relation to Garbhādhāna.

तद्रात्रावन्यरात्रौ वा युग्मायां निश्चि भार्यया। सदनाभ्यन्तरं गत्वा ध्यात्वा देवं प्रजापतिम्।। १०८।। स्पृशन् पत्नीं पठेद्धर्त्ता मायाबीजपुर:सरम्। आवयोः सुप्रजायै त्वं शय्ये शुभकरी भव।। १०९।।

tadrātrāvanyarātrau vā yugmāyām niśi bhāryayā/ sadanābhyantaram gatvā dhyātvā devam prajāpatim// spṛśan patnīm paṭhedbharttā māyābījapuraḥsaram/ āvayoḥ suprajāyai tvam śayye śubhakarī bhava//

अथ गर्भाधानक्रियाविधिमेवाह तद्रात्रावित्यादिभि:। तद्रात्रावृतुसंस्काररात्रावन्यरात्रौ वा युग्मायामेव निशि भार्यया सह सदनाभ्यन्तरं गत्वा प्रजापितं देवं ध्यात्वा च पत्नीं स्पृशन् भर्ता मायाबीजपुर:सरं मायाबीजं ह्रीमिति पुर:सरमग्रेसरं यत्रैवम्भूतं आवयो: सुप्रजायै त्वं शय्ये शुभकरी भवेति मन्त्रं पठेत्।

On the same night,<sup>2</sup> or on some night having a date of an even number,<sup>3</sup> after the ceremony, the husband should enter

To remedy mistake or error during the ceremony.

<sup>2.</sup> The night of the day the Rtu-samskara has been done.

<sup>3.</sup> Yugma—that is, a "coupled night," or a night on a date with an even

the room with his wife, and, meditating on Prajāpati, should touch his wife and say:

### Mantra

Hrīm: O Bed! be thou propitious for the begetting of a good offspring of us two.

आरुह्य भार्यया शय्यां प्राङ्मुखो वाप्युदङ्मुखः। उपविश्य स्त्रियं पश्यन् हस्तमाधाय मस्तके। वामेन पाणिनाऽऽलिङ्ग्य स्थाने स्थाने मनुं जपेत्।। ११०।।

āruhya bhāryayā śayyām prānmukho vāpyudanmukhaḥ/ upaviśya striyam paśyan hastamādhāya mastake/ vāmena pāṇinā''liṅgya sthāne sthāne manum japet//

आरुह्योति। ततो भार्यया सह शय्यामारुह्य प्राङ्मुख उदङ्मुखो वा भूत्वा तत्रोपविशय च स्त्रियं पश्यन् भर्त्ता तस्या मस्तके दक्षिणं हस्तमाधाय वामेन पाणिना तामालिङ्गच च स्थाने स्थाने मर्नु जपेत्।

He should then with the wife get on the bed, and there sit with his face towards the East or the North. Then, looking at his wife, let him embrace her with his left arm, and placing his right hand over her head, let him make Japa of the Mantra on the different parts of her body (as follows):

## शीर्षे कामं शतं जप्त्वा चिबुके वाग्भवं शतम्। कण्ठे रमां विंशतिधा स्तनद्वन्द्वे शतं शतम्।। १११।।

sīrṣe kāmam śatam japtvā cibuke vāgbhavam śatam/kanṭhe ramām vimśatidhā stanadvandve śatam śatam//

ननु कस्मिन् कस्मिन् स्थाने कं कं मन्त्रं जपेदित्यपेक्षायामाह शीर्षे काममित्यादि। शीर्षे मस्तके कामं क्लीमिति मन्त्रं शतवारं जप्त्वा चिवुके ओष्ठाधराधोभागे च वाग्भवम् ऐमिति मन्त्रं शतवारं जप्त्वा कण्ठे च रमां श्रीमिति मन्त्रं विंशतिधा विंशतिवारं जप्त्वा स्तनद्वन्द्वे च श्रीमिति मन्त्रं शतं शतं जपेत्।

number, such as the second or fourth of a month, as distinguished from uneven dates, such as the first or third. It is believed that union on an even date is productive of a son, and on an eneven date of a daughter. Here the even number is as counted from the day of the Rtu-samskāra; the second, fourth, or sixth day, and so on, counted from that day.

Let him make Japa over the head of the Kāma-Bīja<sup>1</sup> a hundred times; over her chin of the Vāgbhava-Bīja<sup>2</sup> a hundred times; over the throat of the Ramā-Bīja<sup>3</sup> twenty times; and the same Bīja a hundred times over each of her two breasts.

हृदये दशधा मायां नाभौ तां पञ्चविंशतिम्। जप्त्वा योनौ करं दत्त्वा कामेन सह वाग्भवम्।। ११२।। शतमष्टोत्तरं जप्त्वा लिङ्गेऽप्येवं समाचरन्। विकाश्य मायया योनिं स्त्रियं गच्छेत् सुताप्तये।। ११३।।

hṛdaye daśadhā māyāṁ nābhau tāṁ pañcaviṁśatim/ japtvā yonau karaṁ dattvā kāmena saha vāgbhavam// śatamaṣṭottaraṁ japtvā liṅge'pyevaṁ samācaran/ vikāśya māyayā yoniṁ striyaṁ gacchet sutāptaye//

हृदये इत्यादि। ततो भार्याया हृदये मायां हीमिति मन्त्रं दशधा जप्त्वा नाभौ च तां मायां हीमिति मन्त्रं पञ्चविंशतिवारं जप्त्वा योनौ च करं दत्त्वा कामेन क्लीमिति बीजेन सह वाग्भवं ऐमिति मन्त्रमध्येत्तरं शतं जप्त्वा लिङ्गेऽप्येवं क्ली एमिति मन्त्रस्य जपं समाचरन् पतिर्मायया होमिति मन्त्रेण योनिं विकाश्य व्यादाय सुताप्तये पुत्रप्राप्तये स्त्रियं गच्छेत्।

He should then recite the Māyā-Bīja<sup>4</sup> ten times over her heart, and twenty-five times over her navel. Next let him place his hand on her member,<sup>5</sup> and recite jointly the Kāma<sup>6</sup> and Vāgbhava-Bījas<sup>7</sup> a hundred and eight times, and let him similarly recite the same Bījas over his own member<sup>8</sup> a hundred and eight times; and then, saying the Bīja "Hrīm," let him open her member,<sup>9</sup> and let him go into her with the object of begetting a child.

<sup>1.</sup> Klīm.

<sup>2.</sup> Aim.

<sup>3.</sup> Śrīm.

<sup>4.</sup> Hrīm.

<sup>5.</sup> Yoni.

<sup>6.</sup> Klīm.

<sup>7.</sup> Aim.

<sup>8.</sup> Linga.

<sup>9.</sup> Vikāśya māyayā yonim.

# रेतःसम्पातसमये ध्यात्वा विश्वकृतं पितः। नाभेरधस्तात् चित्कुण्डे रिक्तकायां प्रपातयेत्।। ११४।। शुक्रसेकान्तरे विद्वानिमं मन्त्रमुदीरयेत्।। ११५।।

retaḥsampātasamaye dhyātvā viśvakṛtaṁ patiḥ/ nābheradhastāt citkuṇḍe raktikāyāṁ prapātayet// śukrasekāntare vidvānimaṁ mantramudīrayet//

रेत:सम्पातेत्यादि। रेत:सम्पातसमये बीजसम्पातनकाले पतिर्विश्वकृतं प्रजापतिं ध्यात्वा नाभेरधस्ताच्चित्कुण्डे रक्तिकायां नाड्यां बीजं प्रपातयेत्।

The husband should, at the time of the spending of his seed, meditate on Brahmā, and, discharging it below the navel into the Raktikā nāḍī in the Cit-kuṇḍa, he should at the same time recite the fllowing:

# यथाऽग्निना सगर्भा भूद्यौर्यथा वज्रधारिणा। वायुना दिग्गर्भवती तथा गर्भवती भव।।।११६।।

yathā'gninā sagarbhā bhūrdyauryathā vajradhāriṇā/ vāyunā diggarbhavatī tathā garbhavatī bhava//

### Mantra

As the Earth is pregnant of Fire, as the Heaven is pregnant of Indra, as Space is pregnant of the Air it contains, so do thou also become pregnant<sup>2</sup> (by this my seed).

# जाते गर्भे ऋतौ तस्मिन्नन्यस्मिन् वा महेश्वरि। तृतीये गर्भमासे तु चरेत् पुंसवनं गृही।। ११७।।

jāte garbhe ṛtau tasminnanysmin vā maheśvari/ tṛtīye garbhamāse tu caret puṁsavanaṁ gṛhī//

बीजसेकान्तरे यं मन्त्रं भर्ता पठेत्तमेव मन्त्रमाह यथाग्निनेति। भू: पृथ्वी। द्यौ: स्वर्ग:। वज्रधारिणा इन्द्रेण।

<sup>1.</sup> The Cit-kuṇḍa is described to be that part of the uterus "which is below the navel". (Bhāratī). The Vaidyaka-ratna-mālā speaks of the Raktikā-nāḍi as the one which is of the colour of blood.

<sup>2.</sup> Yathāgninā sagarbhā bhūr, daur, yathā Vajra-dhāriṇā, Vāyunā dig garbha-vatī, tathā garbha-vatī bhava.

If the wife then, or at a subsequent period, conceived, the householder, O Maheśvarī! should perform in the third month after conception the Puṁsavana rite.

# कृतनित्यक्रियो भर्ता पञ्च देवान् समर्चयेत्। गौर्यादिमातृकाश्चैव वसोर्घारां प्रकल्पयेत्।। ११८।।

kṛtanityakriyo bharttā pañca devān samarcayet/gauryādimātṛkāścaiva vasordhārām prakalpayet//

After the perfromance of his daily duties, the husband should worship the five Devas<sup>1</sup> and the heavenly Mohter, Gaurī and others,<sup>2</sup> and should make the Vasudhārā<sup>3</sup>.

# वृद्धिश्राद्धं ततः कृत्वा पूर्वोक्तविधिना सुधीः। धाराहोमान्तमापाद्य कुर्यात् पुंसवनक्रियाम्।। ११९।।

vṛddhiśrāddham tataḥ kṛtvā pūrvoktavidhinā sudhīḥ/dhārāhomāntamāpādya kuryāt pumsavankriyām//

पुंसवनक्रियाविधिमेवाह कृतनित्यक्रिय इत्यादिभि:। कृतनित्यक्रियो भर्ता पूर्वोक्तान् ब्रह्मादीन् पञ्च देवान् समर्चयेत्।

The wise one should then perform Vṛddhi Śrāddha,<sup>4</sup> and, as aforementioned, the ceremonies up to Dhārā-Homa,<sup>5</sup> and then proceed to the Pumsavana rites.

प्राजापत्यश्चरुस्तत्र चन्द्रनामा हुताशनः।। १२०।।
prājāpatyaścarustatra candranāmā hutāśanaḥ//
तत्र पुंसवनक्रियायाम्।

The Caru prepared for Pumsavana<sup>6</sup> is called "Prājāpatya," and the fire is called Candra<sup>7</sup>.

<sup>1.</sup> Brahmā, and the others (H. Bhāratī), that is Viṣṇu, Rudra, Iśāna, Sadāśiva.

<sup>2.</sup> The Mātṛkās : see p. 527, v. 88.

<sup>3.</sup> Vide ante, p. 529 note 2.

<sup>4.</sup> Performed on all auspicious occasions, the same as Ābhyudayika-Śrāddha.

<sup>5.</sup> See p. 525, note 2.

<sup>6.</sup> See p. 496, note 3.

<sup>7.</sup> Moon.

## गव्ये दिध्न यत्रञ्चैकं द्वौ माषाविप निक्षिपेत्। पतिः पृच्छेत् स्त्रियं भद्रं किं त्वं पिवसि त्रिःकृतम्।। १२१।।

gavye dadhni yatrañcaikam dvau māṣāvapi nikṣipet/ patiḥ pṛcchet striyam bhadram kim tvam pivasi triḥkṛtam//

गव्ये इत्यादि। गव्ये गोसम्बन्धिनि दिध्न एकं यवं द्वौ माषाविप नि:क्षिपेत्। ततो हे भद्रे पत्नि त्वं किं पिवसीति पतिस्त्रिःकृतं त्रिवारं स्त्रियं पृच्छेत्।

One grain of barley and two Māṣa¹ beans should be put into curd made from cow's milk, and this should be given to the wife to drink, and, whilst she is drinking it, should be asked three times: "What is that thou art drinking, O gentle one"?

# ततः सीमन्तिनी ब्रूयात् मायापुंसवनं त्रिधा। प्रसृतींस्त्रीन् पिवेन्नारी यवमाषयुतं दिध।। १२२।।

tataḥ sīmantinī brūyāt māyāpumsavanam tridhā/ prasṛtīmstrīn pivennārī yavamāṣayutam dadhi//

तत इति। ततः परं मायापुंसवनं हीँ पुंसवनमिति सीमन्तिनी स्त्री त्रिधा त्रिवारं ब्रूयात्। ततो नारी यागस्थानादन्यत्र गत्वा त्रीन् प्रसृतीन् यवमाषयुतं दिध पिबेत्।

The wife should thrice make answer: "Hrīm: I am drinking that which will cause me to bear a son." In this manner the wife should drink three mouthfuls of the curd.

# जीवत्सुताभिर्वनितां यागस्थानं समानयेत्। संस्थाप्य वामभागे तां चरुहोमं समाचरेत्।। १२३।।

jīvatsutābhirvanitāni yāgasthānam samānayet/ samsthāpya vāmabhāge tām caruhomam samācaret//

जीवदित्यादि। ततो जीवन्तः सुताः पुत्रा यासान्ता जीवत्सुतास्ताभिः स्त्रीभिः सह वनितां स्त्रियं यागस्थानं समानयेत्। तां वनितां वामभागे संस्थाप्य चरुहोमं समाचरेत्।

The wife should then be led by women whose husbands and children are living<sup>2</sup> to the place of sacrifice, and the husband

<sup>1.</sup> A kind of dāla.

A woman none of whose children has died is Jīvat-sutā. A blessing to a woman's Jīvat-vatsā bhava—may you never lose a child; a Mṛtavatsā or woman who has lost a child cannot join in the rite.

should there seat her on his left and proceed to perform Caru-Homa.

पूर्ववच्चरुमादाय मायां कूर्च्चं समुच्चरन्। ये गर्भविष्नकर्त्तारो ये च गर्भविनाशकाः।। १२४।। भूताः प्रेताः पिशाचाश्च वेताला बालघातकाः। तान् सर्वान् नाशय द्वन्द्वं गर्भरक्षां कुरु द्विठः।। १२५।।

pūrvavaccarumādāya māyām kūrccam samuccaran/ ye garbhavighnakarttāro ye ca garbhavināśakāḥ// bhūtāḥ pretāḥ piśācāśca vetālā bālaghātakāḥ/ tān sarvān nāśaya dvandvam garbharakṣām kuru dviṭhaḥ//

Taking a little Caru as aftermentioned,<sup>1</sup> and uttering the Māyā-Bīja<sup>2</sup> and the Kūrca-Bīja,<sup>3</sup> he should offer it as oblation, with the following:

### Mantra

Do Thou destroy, do Thou destroy all those Bhūtas, Pretas, Piśācas, and Vetālas, who are inimical to conception and destroyers of the child in the womb, and of the young. Do Thou protect (the child in) the womb: Svāhā.

## मन्त्रेणानेन रक्षोघ्नं चिन्तयित्वा हुताशनम्। रुद्दं प्रजापतिं ध्यायन् प्रदद्यात् द्वादशाहुतीः।। १२६।।

mantreṇānena rakṣoghnaṁ cintayitvā hutāśanam/rudraṁ prajāptiṁ dhyāyan pradadyāt dvādaśāhutīḥ//

पूर्वविदिति। पूर्ववत् स्रुवे चरुमादाय गृहीत्वा मायां हीमिति कूर्च्चं हूमिति च बीजं समुच्चरन् ये गर्भेत्यादि तान् सर्वानित्यन्तं वाक्यमुच्चरेत्। ततो नाशय द्वन्द्वमुच्चरेत्। ततो गर्भरक्षां कुर्विति वदेत्। ततो द्विठः स्वाहेति वदेत्। सकलपदयोजनया ही ँ हूँ ये

<sup>1.</sup> i.e., in a sacrificial spoon (Bhāratī).

<sup>2.</sup> Hrīm.

Hūm.

<sup>4. &</sup>quot;Those who have been," the departed ghosts.

<sup>5. &</sup>quot;Those who have gone before," technically applied to those disembodied souls whose obsequial rites have not been performed.

Filthy and malignant spritis.

<sup>7.</sup> Spirits occupying the corpses of the dead.

गर्भविघ्नकर्त्तारो ये च गर्भविनाशका भूताः प्रेताः पिशाचाश्च वेताला बालघातकास्तान् सर्वान्नाशय नाशय गर्भरक्षां कुरु स्वाहेति मन्त्रो जातः। अनेन मन्त्रेण रक्षोघ्नं रक्षोघ्ननामानं हुताशनमग्निं चिन्तयित्वा रुद्रं प्रजापतिञ्च ध्यायन् द्वादशाहुतीः प्रदद्यात्।

Whilst reciting the above Mantra, meditate upon Fire, as Rākṣoghna, and meditaging on Rudra and Prajāpati, twelve oblations.

# ततो माया चन्द्रमसे स्वाहेत्याहुतिपञ्चकम्। दत्त्वा भार्याहृदि स्पृष्ट्वा मायां लक्ष्मीं शतं जपेत्।। १२७।।

tato māyā candramase svāhetyāhutipañcakam/ dattvā bhāryāhṛdi spṛṣṭvā māyām lakṣmīm śatam japet//

तत इत्यादि। ततः परं हीँ च्चन्द्रमसे स्वाहेति मन्त्रेणाहुतिपञ्चकं दत्त्वा भार्याहृदि स्पृष्ट्वा मायां लक्ष्मीं हीँ श्रीमिति मन्त्रं शतवारं जपेत्।

He should then offer five oblations with the

### Mantra

Hrīm: To Candra: 3 Svāhā.

And then, touching his wife's heart, let him say inwardly the Bījas Hrīm and Śrīm one hundred times.

ततः स्विष्टिकृतं हुत्वा प्रायिश्चत्त्या समापयेत्। ततस्तु पञ्चमे मासि दद्यात् पञ्चामृतं स्त्रियै।। १२८।।

tatalı sviştikṛtam hutvā prāyaścittyā samāpayet/tatastu pañcame māsi dadyāt pañcāmṛtam striyai//

समापयेत् पुंसवनं कर्मेति शेष:।

He should then perform Sviṣṭa-kṛt Homa<sup>4</sup> and Prāyaścitta,<sup>5</sup> and complete the ceremony. Pañcāmṛta<sup>1</sup> should be given in the fifth month of pregnancy.

# शर्करा मधु दुग्धञ्च घृतं दिध समांशकम्। पञ्चामृतमिदं प्रोक्तं देहशुद्धौ विधीयते।। १२९।।

<sup>1.</sup> Destroyer of Rākṣasas.

Brahmā.

<sup>3.</sup> The Moon—a name of Fire.

<sup>4.</sup> See p. 512, n. 1.

<sup>5.</sup> See p. 512, n. 2. That is, by Vyāhṛti Homa.

śarkarā madhu dugdhañca ghṛtam dadhi samāmśakam/ pañcāmṛtamidam proktam dehaśuddhau vidhīyate//

ननु किन्नाम पञ्चामृतमत आह शकरित्यादि। समांशकम् तुल्यभागम्।

Sugar, honey, milk, ghee, and curd in equal quantities make Pañcāmṛta. It is needful for the purification of the body.

वाग्भवं मदनं लक्ष्मीं मायां कूर्च्यं पुरन्दरम्। पञ्चद्रव्योपरि शिवे प्रजप्य पञ्च पञ्चधा। एकीकृत्याऽमृतान्यत्र प्राशयेद्दयितां पति:।। १३०।।

vāgbhavam madanam lakṣmīm māyām kūrccam purandaram/ pañcadravyopari śive prajapya pañca pañcadhā/ ekīkṛtyā'mṛtānyatra prāśayeddayitām patiḥ//

Doing Japa of the Bijas Aim, Klīm, Śrīm, Hrīm, Hūm, and Lam, five times over each of the five ingredients, the husband, after mixing them together, should cause his wife to drink it<sup>2</sup>.

सीमन्तोन्नयनं कुर्यान्मासि षष्ठेऽष्टमेऽपि वा। यावन्न जायतेऽपत्यं तावत् सीमन्तनक्रिया।। १३१।।

sīmantonnayanam kuryānmāsi sasthe'stame'pi vā/ yāvanna jāyate'patyam tāvat sīmantanakriyā//

वाग्भविमत्यादि । वाग्भवं ऐमिति मदनं क्लीमिति लक्ष्मीं श्रीमिति मायां ह्रीमिति कूर्च्चं हूमिति पुरन्दरं लिमिति च बीजं शर्करादिपञ्चद्रव्योपिर पञ्च पञ्चधा पञ्च पञ्चवारान् प्रजप्य शर्करादीनि अमृतानि एकीकृत्य पितर्दियतां भार्याम् अत्र पदमे मासि प्राशयेत् ।

Then, in the sixth or eighth month, the Sīmantonnayana<sup>3</sup> rite should be performed. It may, however, be performed any time before the child is born.

पूर्वोक्तधाराहोमान्तं कर्म कृत्वा स्त्रिया सह। उपविश्याऽऽसने प्राज्ञः प्रदद्यादाहुतित्रयम्। विष्णवे भास्वते धात्रे वह्निजायां समुच्चरन्।। १३२।।

<sup>1.</sup> Five nectars, described in the next Śloka.

<sup>2.</sup> In the fifth month.

<sup>3.</sup> See p. 496, note 5.

pūrvoktadhārāhomāntam karma kṛtvā striyā saha/ upviśyā''sane prājñaḥ pradadyādāhutitrayam/ viṣṇave bhāsvate dhātre vahnijāyām samuccaran//

The wise one should, after performing the rites as aforementioned, do Dhārā-Homa<sup>1</sup> and sit with wife on a seat, and offer three oblations to Viṣṇu, Sūrya, and Brahmā, saying:

### Mantra

To Viṣṇu: Svāhā, to the Effulgent One: Svāhā, to Brahmā: Svāhā.

## ततश्चन्द्रमसं ध्यात्वा शिवनाग्नि हुताशने। सप्तधा हवनं कुर्यात् सोममुद्दिश्य मानव:।। १३३।।

tataścandramasam dhyātvā śivanāgni hutāśane/ saptadhā havanam kuryāt somamuddiśya mānavaḥ//

Then, meditating on Candra,<sup>4</sup> let him offer seven oblations to Soma<sup>4</sup> into Fire under his name of Śiva.

## अश्विनौ वासवं विष्णुं शिवं दुर्गां प्रजापतिम्। ध्यात्वा प्रत्येकतो दद्यादाहुतीः पञ्चधा शिवे।। १३४।।

aśvinau vāsavam viṣṇum śivam durgām prajāpatim/dhyātvā pratyekato dadyādāhutīḥ pañcadhā śive//

सीमन्तोन्नयनिक्रयाविधिमेवाह पूर्वोक्तेत्यादिभि:। प्राज्ञो विद्वान् पुरुषः स्त्रिया सहासने उपविश्य पूर्वोक्तधाराहोमान्तं कर्म कृत्वा पूर्वं विष्णवे इति भास्वते इति धात्रे इति समुच्चरन् ततो विद्वानां स्वाहा समुच्चरन् विष्णवे स्वाहा सूर्याय स्वाहा प्रजापतये स्वाहेति च मन्त्रं प्रकीर्त्तयन् सन् विष्णुं सूर्यं प्रजापतिं चोद्दिश्याहुतित्रयं प्रदद्यात्।

Then, O Śivā! he should meditate upon the two Aśvins, Vāsava, <sup>5</sup> Viṣṇu, Śiva, Durgā, Prajāpati, <sup>6</sup> and offer five oblations to each of them.

<sup>1.</sup> See p. 525, verse 82.

<sup>2.</sup> Bhāsvat, or the Sun.

<sup>3.</sup> Dhātṛ.

<sup>4.</sup> Moon.

<sup>5.</sup> Indra.

<sup>6.</sup> Brahmā.

## स्वर्णकङ्कतिकां भर्त्ता गृहीत्वा दक्षिणे करे। सीमन्ताद्वद्धकेशान्तः केशपाशे निवेशयेत्।। १३५।।

svarṇakaṅkatikāṁ bharttā gṛhītvā dakṣiṇe kare/ sīmantādvaddhakeśāntaḥ keśapāśe niveśayet//

The husband should after that take a gold comb, and comb back the hair on each side of the head and tie it up with the chignon<sup>1</sup>.

## शिवं विष्णुं विधिं ध्यायन् मायाबीजं समुच्चरन्।। १३६।।

śivam viṣṇum vidhim dhyāyan māyābījam samuccaran//

He should, whilst so combining the hair, meditate upon Siva, Viṣṇu, and Brahmā, and pronounce the Māyā-Bīja<sup>2</sup>.

भार्ये कल्याणि सुभगे दशमे मासि सुव्रते। सुप्रसूता भव प्रीता प्रसादाद्विश्वकर्मणः।। १३७।। आयुष्मतो कङ्कतिका वर्च्चस्वी ते शुभं कुरु। ततः समापयेत् कर्म स्विष्टिकृद्धवनादिभिः।। १३८।।

bhārye kalyāṇi subhage daśame māsi suvrate/ suprasūtā bhava prītā prasādādviśvakarmaṇaḥ// āyuṣmato kaṅkatikā varccasvī te śubhaṁ kuru/ tataḥ samāpayet karma sviṣṭikṛddhavanādibhiḥ//

स्वर्णेत्यादि। ततो भर्त्ता दक्षिणे करे स्वर्णकङ्कृतिकां सुवर्णमर्यी प्रसाधनीं गृहीत्वा पूर्वं मायाबीजं होमिति बीजं समुच्चरन् ततो।

> भार्ये कल्याणि सुभगे दशमे मासि सुव्रते। सुप्रसूता भव प्रीता प्रसादाद्विश्वकर्मणः। आयुष्मती कङ्कतिका वर्च्चस्वी ते शुभं कुरु।

इति मन्त्रं समुच्चरन् शिवं विष्णुं विधिं प्रजापितञ्च ध्यायन् सन् सीमन्तात् सकाशात् वद्धकेशान्तः केशपाशे वद्धकेशाध्यन्तरकेशसमूहे निवेशयेत्। आयुष्मतीत्यस्य भवेत्यनेनान्वयो विधेयः। ते इत्यस्य कङ्कृतिकेत्यनेनान्वयः।

<sup>1.</sup> In the old days the women used to dress the hair so as to divide it and let it sprang on each side. The hair on each side was called Cūrṇakuntala. The portion ties up at the back was called Baddhakeśa. During pregnancy the side hair used to be tied up with the Baddhakeśa (ed. Bhakta, p. 411).

<sup>2.</sup> Hrīm.

And the

### Mantra

O Wife! thou auspicious and fortunate one, thou of auspicious vows! do thou in the tenth month, by the grace of Viśva-karma, be safely delieverd of a good child. May thou live long and happy. This comb, may it give ghee strength and prosperity!

Saying this Mantra, the ceremony should be completed with Svista-krt-Homa<sup>2</sup> and other rites.

# जातमात्रं सुतं दृष्ट्वा दत्त्वा स्वर्णं गृहान्तरे। पूर्वोक्तविधिना धीरो धाराहोमं समापयेत्।। १३९।।

jātamātram sutam dṛṣṭvā dattvā svarṇam gṛhāntare/ pūrvoktavidhinā dhīro dhārāhomam samāpayet//

Immediately after the birth of the son the wife one should look upon his face and present him with a piece of gold, and then in another room perform Dhārā Homa<sup>3</sup> in the manner already described.

# ततः पञ्चाहुतीर्दद्यात् अग्निमिन्द्रं प्रजापतिम्। विश्वान् देवांश्च ब्रह्माणमुद्दिश्य तदनन्तरम्।। १४०।।

tataḥ pañcāhutīrdadyāt agnimindram prajāpatim/ viśvān devāmśca brahmāṇamuddiśya tadanantaram//

अथ जातकर्मविधिमाह जातमात्रमित्यादिभि:। दत्त्वा सुतायेति शेष: गृहान्तरे सूतिकागृहादन्यस्मिन् गृहे। तत इत्यादिस्तु स्पष्यर्थ:।

He should then offer five oblations to Agni, Indra, Prajāpati,<sup>4</sup> the Viśvadevas,<sup>5</sup> and Brahmā.

<sup>1.</sup> The divine Architect, son of Brahmā.

<sup>2.</sup> See p. 512, n. 1.

<sup>3.</sup> See p. 512, n. 2.

Prajāpati is usually an epithet of Brahmā. It is also an epithet of Viśvakarmā, the divine Architect, also of Viṣṇu. Here Prajāpati is used for Viṣṇu.

Viśva-devas. According to the Mahābhārata, they are the following:
 (1) Vasu, (2) Satya, (3) Kratu, (4) Dakṣa, (5) Kāla, (6) Kāma, (7) Dhṛti,

## मधुसर्पिः कांस्यपात्रे समानीयाऽसमांशकम्। वाग्भवं शतधा जप्वा प्राशयेत्तनयं पिता।। १४१।।

madhusarpiḥ kāmsyapātre samānīyā'samāmsakam/vāgbhavam satadhā japtvā prāsayettanayam pitā//

The father should thereafter mix equal quantities of honey and ghee in a bell-metal<sup>1</sup> cup, and doing Japa of the Vāghbhava Bīja<sup>2</sup> over it a hundred times, make the child swallow it.

# दक्षहस्तानामिकया मन्त्रमेनं समुच्चरन्। आयुर्वर्च्यों बलं मेधा वर्द्धतां ते सदा शिशो।। १४२।।

dakṣahastānāmikayā mantramenam samuccaran/ āyurvarcco balam medhā varddhatām te sadā śiśo//

मध्वित । तदनन्तरं पञ्चाहुतिदानानन्तरं कांस्यपात्रेऽसमांशकं मधुसर्पिश्च समानीय तदुपिर वाग्भवम् ऐमिति मन्त्रं शतधा जप्त्वा आयुर्वर्च्वो बलं मेधा वर्द्धतां ते सदा शिशो इत्येनं मन्त्रं समुच्चरन् पिता दक्षहस्तानामिकयाङ्गल्या मधुसर्पिस्तनयं प्राशयेत्।

It should be put into the child's mouth with the fourth finger of the right hand, with the following:

### Mantra

Child, may thy life, vitality, strength, and intelligence ever increase.

# इत्यायुर्जननं कृत्वा गुप्तं नाम प्रकल्पयेत्। कृतोपनयने पुत्रे तेन नाम्ना समाह्वयेत्।।१४३।।

- 1. Kāmsya, from Kamsa.
- 2. Aim.
- 3. Varchas=Vigour, Vitality, Engergy, Firmness.

<sup>(8)</sup> Kuru, (9) Puru-ravas, and (10) Ārdrava. The Smṛti says in Iṣṭi-śrāddha, Kratu and Dakṣā; in Nāndī-mukha, Satya and Vasu; in Naimittika, Kāla and Kāma; in Kāmaja, Dhuri and Locana; and in Pārvaṇa, Puru-ravas and Ardrava are mentioned. From the above it will be seen that Dhuri and Locana of the Smṛti do not occur in the first list, which mentions Dhṛti and Kuru. Some sasy they are twelve, thus avoiding the difficulty. The Amarakośa says that the Viśva-devas are a class of Gaṇa-devatās, and the Śabda-kalpa-druma under this head quotes Jaṭā-dhara, who gives the Ādityas (12 in number), the Viśva-devas (10), the Vasus (8), the Tuṣitas (36), the Bhāsvaras (64), the Vāyus (49), the Mahārājikas (22), the Sādhyas (12), and the Rudras (11).

ityāyurjananam kṛtvā guptam nāma prakalpayet/kṛtopanayane putre tena nāmnā samāhvayet//

After performing this rite for the longevity of the child, the father should give him a secret name, by which at the time of the investiture with the sacred thread he should be called.

# प्रायश्चित्तादिकं कृत्वा जातकर्म समापयेत्। नालछेदं ततो धात्री कुर्यादुत्साहपूर्वकम्।। १४४।।

prāyaścittādikam kṛtvā jātakarma samāpayet/ nālachedam tato dhātrī kuryādutsāhapūrvakam//

The father should then finish the Jāta-karma<sup>1</sup> by the performance of the usual expiatory and other rites, and then the midwife should with firmness cut the umbilical cord.

## यावन्न छिद्यते नालं तावच्छौचं न वाधते। प्रागेव नाडिकाछेदाद्दैवीं पैत्रीं क्रियाञ्चरेत्।। १४५।।

yāvanna chidyate nālam tāvacchaucam na vādhate/ prāgeva nāḍikāchedāddaivīm paitrīm kriyāñcaret// इत्यायुर्जननिमत्यादयस्तु स्पष्टार्थाः।

The period of uncleanliness<sup>2</sup> commences only after the cord is cut; therefore all rites relating to the Devas and the Pitṛs<sup>3</sup> should be performed before the cord is cut.

## कुमार्याश्चापि कर्त्तव्यमेवमेवममन्त्रकम्। षष्ठे वा चाष्टमे मासि नाम कुर्यात् प्रकाशतः।। १४६।।

kumāryāścāpi karttavyamevamevamamantrakam/ ṣaṣṭhe vā cāṣṭame māsi nāma kuryāt prakāśataḥ//

कुमार्या इत्यादि। कुमार्याश्चाप्यमन्त्रकं मन्त्रहीनमेव जातकर्मैवमेव कर्त्तव्यम्। If a daughter is born, all the acts as above indicated are to

<sup>1.</sup> Birth-rite (see p. 496, note 4).

<sup>2.</sup> Āśauca. The period of uncleanliness after the birth of a child, which begins after the cutting of the umbilical cord, is called Śubha Āśauca (auspicious āśaucha), as opposed to the inauspicious uncleanliness after a death.

<sup>3.</sup> Ancestors.

be performed, but the Mantras are not to be said. In the sixth or eighth month the boy should be given the name by which he is usually known.

# स्नापयित्वा शिशुं माता परिधाप्याम्बरे शुभे। भर्त्तुः पार्श्वं समागत्य प्राङ्मुखं स्थापयेत् सुतम्।। १४७।।

snāpayitvā śiśum mātā paridhāpyāmbare śubhe/bharttuḥ pārśvam samāgatya prānmukham sthāpayet sutam//

अथ नामकरणस्य विधिमाह स्नापयित्वेत्यादिभि:। माता शिशुं स्नापयित्वा शुभे अम्बरे वस्त्रे परिधाप्य भर्तु: पार्श्वं समागत्य सुतं प्राङ्सुखं स्थापयेत्।

At the time of naming of the child the mother should, after bathing him and dressing him in two pieces of fine cloth, come to and place him by the side of her husband, with his face towards the East.

# अभिषिञ्चेत् शिशोर्मूर्धिन सहिरण्यकुशोदकैः। जाह्नवी यमुना रेवा सुपवित्रा सरस्वती।। १४८।।

abhişiñcet śiśormūrdhina sahiraṇyakuśodakaiḥ/jāhnavī yamunā revā supavitrā sarasvatī//

The father should thereupon sprinkle the head of the child with water taken up upon blades of Kuśa grass and gold, saying at the time the following:

## नर्मदा वरदा कुन्ती सागराश्च सरांसि च। एते त्वामभिषिञ्चन्तु धर्मकामार्थसिद्धये।। १४९।।

narmadā varadā kuntī sāgarāśca sarāmsi ca/ ete tvāmabhiṣiñcantu dharmakāmārthasiddhaye//

अभिषिञ्चेदित्यादि । ततः पिता जाह्रवीत्यादिभिर्मन्त्रैः सहिरण्यकुशोदकैः शिशोः मूर्ध्न्यभिषिञ्चेत् ।

### Mantra

May Jāhnavī, Yamunā, Revā, the holy Sarasavatī, Narmadā, Varadā, Kuntī, the Oceans and Lakes—all these bathe thee for

<sup>1.</sup> Sacred Indian Rivers. Jāhnavī is a name of Gangā.

ityāyurjananam kṛtvā guptam nāma prakalpayet/kṛtopanayane putre tena nāmnā samāhvayet//

After performing this rite for the longevity of the child, the father should give him a secret name, by which at the time of the investiture with the sacred thread he should be called.

# प्रायश्चित्तादिकं कृत्वा जातकर्म समापयेत्। नालछेदं ततो धात्री कुर्यादुत्साहपूर्वकम्।। १४४।।

prāyaścittādikam kṛtvā jātakarma samāpayet/ nālachedam tato dhātrī kuryādutsāhapūrvakam//

The father should then finish the Jāta-karma<sup>1</sup> by the performance of the usual expiatory and other rites, and then the midwife should with firmness cut the umbilical cord.

## यावन्न छिद्यते नालं तावच्छौचं न वाधते। प्रागेव नाडिकाछेदाद्दैवीं पैत्रीं क्रियाञ्चरेत्।। १४५।।

yāvanna chidyate nālam tāvacchaucam na vādhate/ prāgeva nāḍikāchedāddaivīm paitrīm kriyāñcaret// इत्यायर्जननमित्यादयस्त स्पष्टार्थाः।

The period of uncleanliness<sup>2</sup> commences only after the cord is cut; therefore all rites relating to the Devas and the Pitṛs<sup>3</sup> should be performed before the cord is cut.

## कुमार्याश्चापि कर्त्तव्यमेवमेवममन्त्रकम्। षष्ठे वा चाष्टमे मासि नाम कुर्यात् प्रकाशतः।। १४६।।

kumāryāścāpi karttavyamevamevamamantrakam/ sasthe vā cāstame māsi nāma kuryāt prakāśatah//

कुमार्या इत्यादि। कुमार्याश्चाप्यमन्त्रकं मन्त्रहीनमेव जातकर्मैवमेव कर्त्तव्यम्।

If a daughter is born, all the acts as above indicated are to

<sup>1.</sup> Birth-rite (see p. 496, note 4).

<sup>2.</sup> Āśauca. The period of uncleanliness after the birth of a child, which begins after the cutting of the umbilical cord, is called Śubha Āśauca (auspicious āśaucha), as opposed to the inauspicious uncleanliness after a death.

<sup>3.</sup> Ancestors.

be performed, but the Mantras are not to be said. In the sixth or eighth month the boy should be given the name by which he is usually known.

# स्नापयित्वा शिशुं माता परिधाप्याम्बरे शुभे। भर्त्तुः पार्श्वं समागत्य प्राङ्मुखं स्थापयेत् सुतम्।। १४७।।

snāpayitvā śiśum mātā paridhāpyāmbare śubhe/bharttuḥ pārśvam samāgatya prānmukham sthāpayet sutam//

अथ नामकरणस्य विधिमाह स्नापयित्वेत्यादिभि:। माता शिशुं स्नापयित्वा शुभे अम्बरे वस्त्रे परिधाप्य भर्तु: पार्श्वं समागत्य सुतं प्राङ्सुखं स्थापयेत्।

At the time of naming of the child the mother should, after bathing him and dressing him in two pieces of fine cloth, come to and place him by the side of her husband, with his face towards the East.

# अभिषिञ्चेत् शिशोर्मूर्धिन सहिरण्यकुशोदकैः। जाह्नवी यमुना रेवा सुपवित्रा सरस्वती।। १४८।।

abliișiñcet śiśormūrdhina sahiraṇyakuśodakailı/jāhnavī yamunā revā supavitrā sarasvatī//

The father should thereupon sprinkle the head of the child with water taken up upon blades of Kuśa grass and gold, saying at the time the following:

## नर्मदा वरदा कुन्ती सागराश्च सरांसि च। एते त्वामभिषिञ्चन्तु धर्मकामार्थसिद्धये।। १४९।।

narmadā varadā kuntī sāgarāśca sarāmsi ca/ ete tvāmabhiṣiñcantu dharmakāmārthasiddhaye//

अभिषिञ्चेदित्यादि । ततः पिता जाह्रवीत्यादिभिर्मन्त्रैः सिहरण्यकुशोदकैः शिशोः मूर्ध्न्यभिषिञ्चेत् ।

#### Mantra

May Jāhnavī, Yamunā, Revā, the holy Sarasavatī, Narmadā, Varadā, Kuntī, the Oceans and Lakes—all these bathe thee for

<sup>1.</sup> Sacred Indian Rivers. Jähnavī is a name of Gangā.

the attainment of Dharma, Kāma, and Artha<sup>1</sup>.

# हीँ आपो हि ष्ठा मयोभुवस्ता न ऊर्जे दधातन महे रणाय चक्षुषे।। १५०।।

hrīm āpo hi sthā mayobhuvastā na ūrije dadhātana mahe raṇāya cakṣuṣe//

आप इत्यादि। हे आपो हि यस्मात् यूयं मयोभुवः स्था मयः सुखं तस्य भावियत्रः प्रापियत्र्यो भवत। ता तस्मात् नोऽस्मान् ऊर्जेऽन्नाय दधातन स्थापयत। किञ्च महे महते रणाय रमणीयाय चक्षुषे दर्शनीयाय दधातन। अयमर्थः हे आपो यस्माद्य्यं सुखं प्रापयथ तस्मादस्मान् ऐहिकेनाऽन्नादिनाऽमुष्मिकेन च महारमणीयदर्शनीयेन ब्रह्मणा संयोजयतेति। हि ष्ट्रा इति अस्तेर्लोट् मध्यमपुरुषबहुवचनम्। दधातनेत्यपि दधातेर्लोट् मध्यमपुरुष-बहुवचनं छन्दिस बहुलिमत्यनेन सिद्धम्। मह इति महते इति पदस्य छान्दसत्वाद-कारतकारयोर्लोपे सित महे इति भवित। रणायेति रमणीयशब्दस्य छन्दिस रणादेशः। चक्षुषे इति उस् प्रत्ययान्ताच्चतुर्थी।

 $O\dot{m}: O$  Waters! inasmuch as you are the grantors of happiness therefore do you make sure our food and do you enable us to see the Beautiful.<sup>2</sup>

## ही यो वः शिवतमो रसस्तस्य भाजयतेह न ऊशतीरिव मातरः।। १५१।।

hrīm yo vaḥ śivatamo rasastasya bhājayateha na ūśatīriva mātaraḥ//

Om: O Waters! you are most beneficent do you make us participators therein like unto a loving Mother.<sup>3</sup>

## हीँ तस्मा अरं गमाम वो यस्य क्षयाय जिन्वथ आपो जनयथा च नः।। १५२।।

1. Spiritual Merit, Fulfilment of Desire and Wealth—that is, May thou be pious and wealthy, and may all your desires be gratified.

 The meaning is—"O waters! as mothers, prompted by their affection, give enjoyment of good things to their children, equally so do thou grant us enjoyment of your beneficent Rasa" (Bhāratī).

<sup>2.</sup> Raṇāya=Ramaṇīyāya=Parabrahmaṇe. The meaning of the Mantra is—"O waters! inasmuch as you lead to happiness, do you therefore unite us with (give us) the means of sustenance in this world, and unite us with the most excellent Brahman in the next" (Bhāratī).

hrīm tasmā aram gamāma vo yasya kṣayāya jinvatha āpo janayathā ca naḥ//

यो व इत्यादि। हे आपो वो युष्माकं शिवतमोऽत्यन्तकल्याणरूपो यो रसी निर्यासी मधुरस्तस्य रसस्येह नोऽस्मान् भाजयत भागिनः कुरुत तेन रसेन सम्बद्धास्मान् कुरुतेत्यर्थः। किम्भूता यूयम् ऊशतीरिच्छावत्यः स्नेहेन मातरः इव। अयमर्थः यथा स्नेहेन मातरः पुत्रान् तुल्यरसभागिनः कुवन्ति तथा यूयमप्यस्मान् कल्याणकारि-रससम्बन्धान् कुरुतेति। ऊशतीरिति वश कान्तौ शतृप्रत्ययः तदन्तादीप्प्रत्ययः ततो जिस कृते निपातनात् पूर्वसवर्णदीर्घः। हे आपो वो युष्माकं तस्मै तिस्मिन् रसेऽरमलं पर्याप्तं गमाम गच्छामेत्यर्थः। किञ्च वः तत्र रसे नोऽस्माकं भोगं यूयं जनयथ। यस्य रसस्य क्षयाय क्षये स्थाने जिन्वथ प्रीणयथ आब्रह्मस्तम्बपर्यन्तं जगदिति शेषः। अयमर्थः हे आपो युष्माकं यस्य रसस्य स्थाने जगद् यूयं प्रीणयथ तस्य विषये वयं तृप्तं गच्छाम यूयञ्च नः तत्र सम्भोगं जनयथेति। तस्मै क्षयायेत्युभयत्रापि सप्तम्यर्थे चतुर्थी। गमाम इति लोटुत्तमपुरुषबहुवचनं गच्छादेशाभावश्छान्दसः। जनयथा इति छन्दिस दीर्घः। जिन्वथ इति छन्दिस सिद्धम्।

Om, O Waters! we go to enjoy of that essence<sup>1</sup> fully. Do you produce enjoyment for us therein whereby all are pleased.<sup>2</sup>

## अभिषिच्य त्रिभिर्मन्त्रैः पूर्ववद्विह्नसंस्क्रियाम्। कृत्वा सम्पाद्य धारान्तं दद्यात् पञ्चाहुतीः सुधीः।। १५३।।

abhiṣicya tribhirmantraiḥ pūrvavadvahnisamskriyām/kṛtvā sampādya dhārāntam dadyāt pañcāhutīḥ sudhīḥ//

अभिषिच्येत्यादि। एतैस्त्रिभिर्मन्त्रै: शिशोर्मूर्ध्यभिषिच्य पूर्ववत् वह्निसंस्क्रियां कृत्वा धारान्तं धाराहोमान्तं कर्म च सम्पाद्य सुधी: पिता पञ्चाहुतीर्दद्यात्।

The wise one should spinkle water over the child, with the three preceding Mantras, and then, as aforesaid consecrate the fire and perfrom the rites leading up to Dhārā Homa in the manner already described, and then should after five oblations.

Rasa is the essence of the water which brings satisfaction. This may be physical but it is more than that. The feeling of pleasure produced by the water is itself a form of the Supreme Bliss of which water is a form.

<sup>2.</sup> The meaning of the Mantra is —"O waters! give us our enjoyment in that Rasa whereby you please the whole Universe, that we may get Satisfaction therein" (Bhāratī).

# अग्नये प्रथमां दत्त्वा वासवाय ततः परम्। ततः प्रजानाम्पतये विश्वदेवेभ्य एव च। ब्रह्मणे चाहुतिं दद्याद्वह्नौ पार्थिवसंज्ञके।। १५४।।

agnaye prathamām dattvā vāsavāya tataḥ param/ tataḥ prajānāmpataye viśvadevebhya eva ca/ brahmaṇe cāhutim dadyādvahnau pārthivasamjñake//

ननु कान्देवानुद्दिश्य पञ्चाहुतीर्दद्यादित्यपेक्षायामाह अग्नये इत्यादि।

He should make the oblations to Agni, then to Vāsava, <sup>1</sup> then to Prajāpati, <sup>2</sup> then to the Viśva-Devas, <sup>3</sup> and then to Brahmā, into Vahni under his name of Pārthiya.

## ततोऽङ्के पुत्रमादाय श्रावयेत् दक्षिणश्रुतौ। स्वल्पाक्षरं सुखोच्चार्यं शुभं नाम विचक्षणः।। १५५।।

tato'nke putramādāya śrāvayet dakṣiṇaśrutau/ svalpākṣaram sukhoccāryam śubham nāma vicakṣaṇaḥ//

Then, taking the son in his lap, the wise father should speak into his right ear an auspicious name<sup>4</sup>—one that is short, and that can easily be pronounced.

## श्रावियत्वा त्रिधा नाम ब्राह्मणेभ्यो निवेद्य च। ततः समापयेत् कर्म कृत्वा स्विष्टिकृदादिकम्।। १५६।।

śrāvayitvā tridhā nāma brāhmaņebhyo nivedya ca/ tataḥ samāpayet karma kṛtvā svistikrdādikam//

After whispering the name three times into the son's ear, he should inform the Brāhmaṇas who are present, of it, and then conclude the ceremony with Sviṣṭa-kṛt-Homa and the other concluding rites.<sup>5</sup>

<sup>1.</sup> Indra.

<sup>2.</sup> Here, Vișņu.

<sup>3.</sup> See Agni Purāṇa, Gaṇabheda Adhyāya; also p. 546, note 5.

<sup>4.</sup> The names given to Indian children are names of or words denoting attributes of Deity or such names as raise in the mind of the worshipper a pious thought. Similarly amongst Catholics a saint's name is always given.

<sup>5.</sup> Taking the child outside the home to see the Sun.

# कन्याया निष्क्रमो नास्ति वृद्धिश्राद्धं न विद्यते। नामान्नप्राशनं चूडां कुर्याद्धीमानमन्त्रकम्।। १५७।।

kanyāyā niṣkramo nāsti vṛddhiśrāddham na vidyate/ nāmānnaprāśanam cūḍām kuryāddhīmānamantrakam//

For a daughter there is no Niṣkramaṇa, nor is Vṛddhi Śrāddha necessary. The wise man performs the naming, the giving of the first rice, and tonguse of a daughter without any Mantra.

# चतुर्थे मासि षष्ठे वा कुर्यान्निष्क्रमणं शिशोः।। १५८।।

caturthe māsi ṣaṣṭhe vā kuryānniṣkramaṇaṁ śiśolḍ// तत इत्यादि । ततोऽङ्के क्रोडे पुत्रमादाय गृहीत्वा विचक्षणः पिता पुत्रस्य दक्षिणश्रुतौ दिक्षणे कर्णे स्वल्पाक्षरं सुखोच्चार्यं शुभं मङ्गलवाचकं नाम श्रावयेत् ।

In the fourth or sixth month after birth, the Niṣkramaṇa Saṁskāra ceremony of the son should be performed.

कृतनित्यक्रियस्तातः सम्पूज्य गणनायकम्। स्नापयित्वा तु तनयं वस्त्रालङ्कारभूषितम्। संस्थाप्य पुरतो विद्वानिमं मन्त्रमुदीरयेत्।।१५९।।

kṛtanityakriyastātaḥ sampūjya gaṇanāyakam/ snāpayitvā tu tanayaṁ vastrālaṅkārabhūṣitam/ saṁsthāpya purato vidvānimaṁ mantramudīrayet// अथ शिश्निष्क्रमणक्रियाविधिमाह कृतनित्यक्रिय इत्यादिभि:।

After performing his daily duties, the father should, after bathing, worship Gaṇeśa, and then bathe and adorn his son with clothes and jewels, and, placing him in front of himself, pronounce the following

> ब्रह्मा विष्णुः शिवो दुर्गा गणेशो भास्करस्तथा। इन्द्रो वायुः कुवेरश्च वरुणोऽग्निर्बृहस्पतिः। शिशोः शुभं प्रकुर्वन्तु रक्षन्तु पथि सर्वदा।। १६०।।

brahmā viṣṇuli śivo durgā gaṇeśo bhāskarastathā/ indro vāyuli kuveraśca varuṇo'gnirbṛhaspatili/ śiśoli śubham prakurvantu rakṣantu pathi sarvadā//

यं मन्त्रमुदीरयेत्तमेव मन्त्रमाह ब्रह्मा विष्णुरिति।

#### Mantra

Brahmā, Viṣṇu, Śiva, Durgā, Gaṇeśa, Bhāskara<sup>1</sup> Indra, Vāyu, Kubera, Varuṇa, Agni, and Bṛhaspati: May They always be propitious to this child, and may They always protect him when he goes forth (from the house).

#### इत्युक्त्वाऽङ्के समादाय गीतवाद्यपुरःसरम्। बहिर्निष्क्रामयेदबालं सानन्दैः स्वजनैः सह।। १६१।।

ityuktvā'nke samādāya gītavādyapuraḥsaram/ bahirniskrāmayedbālam sānandaih svajanaih saha//

इतीत्यादि। इतीमं मन्त्रमुक्त्वाऽङ्के क्रोडे बालं समादाय गृहीत्वा सानन्दै: स्वजनै: सह गीतवाद्यपुर:सरं बालं बिहर्निष्क्रामयेत्।

Having said this, he should take the child in his arms, and, preceded by vocal and instrumental music, and surrouned by his rejoicing kinsmen, take the son out of the house.

# गत्वाऽध्विन कियदूरं शिशुं सूर्यं निरीक्षयेत्।। १६२।।

gatvā'dhvani kiyaddūrain śiśum sūryam nirīkṣayet// गत्वेत्यादि। अध्विन मार्गे कियदूरं गत्वा पिता शिशुं बालं सूर्यं निरीक्षयेद्दर्शयेत्। Going a little distance, he should show the Sun to the child, with the following:

# हीँ तच्चक्षुर्देवहितं पुरस्ताच्छुक्रमुच्चरत्। पश्येम शरदः शतं जीवेम शरदः शतम्।।१६३।।

hrīm taccakṣurdevahitam purastācchukramuccarat/ paśyema śaradaḥ śatam jīvema śaradaḥ śatam//

#### Mantra

Om: Yonder is the Eye (of Heaven) who excels even Sukra<sup>3</sup> in his effulgence, who is beneficent even to the Devas. May we see him a hundred years. May we live a hundred years<sup>4</sup>.

<sup>1.</sup> i.e., Sūrya, the Sun.

<sup>2.</sup> Guru of the Devas.

<sup>3.</sup> Tha planet Venus.

<sup>4.</sup> This should be the average age of man in the Kali Age, though, owing

## इत्यादित्यं दर्शयित्वा समागत्य निजालयम्। अर्घ्यं दत्त्वा दिनेशाय स्वजनान् भोजयेत् पिता।। १६४।।

ityādityam darśayitvā samāgatya nijālayam/ arghyam dattvā dineśāya svajanān bhojayet pitā//

Having shown the Sun to his child, the father should return to his own house, and, after making offering<sup>1</sup> to the Sun, feast his kinsmen.

# षष्ठे मासि कुमारस्य मासि वाप्यष्टमे शिवे। पितृभाता पिता वापि कुर्यादन्नाशनक्रियाम्।। १६५।।

sasthe māsi kumārasya māsi vāpyastame sive/ pitrbhrātā pitā vāpi kuryādannāsanakriyām//

येन मन्त्रेण शिशुं सूर्यं दर्शयेतं मन्त्रमाह ही तच्चक्षुरिति। पुरस्तादग्रतः शुक्रमुच्चरत् शुक्रमुल्लङ्घ्य गच्छत् तत्सूर्यरूपं देवहितं चक्षुर्वर्त्तते यद्वयं शतं शरदो वर्षाणि पश्येम यच्च पश्यन्तो वयं शतं शरदो जीवेम।

O Śivā! in the sixth or eighth month either the father's brother or the father himself should give the first rice to the child<sup>2</sup>.

# पूर्ववद्देवपूजादि वहिसंस्करणं तथा। एवं धारान्तकर्माणि सम्पाद्य विधिवत् पिता।। १६६।।

pūrvavaddevapūjādi vahnisamskaraņam tathā/evam dhārāntakarmāṇi sampādya vidhivat pitā//

अन्नप्राशनक्रियाविधिमाह पूर्ववदित्यादिभि:।

दद्यात् पञ्चाहुतीस्तत्र शुचिनाम्नि हुताशने। अग्निमुद्दिश्य प्रथमां द्वितीयां वासवं स्मरन्।। १६७।। ततः प्रजापतिं देवं विश्वान् देवान् ततः परम्। ब्रह्माणञ्च समुद्दिश्य पञ्चमीमाहुतिं त्यजेत्।। १६८।।

to the common violation of natural laws, it is the exception rather than the rule. The text says 'one hundred autumn' (Saradaḥśataṁ). The reference seems to be to the autumnal festivities held all over India.

<sup>1.</sup> Arghya.

<sup>2.</sup> Vide ante, p. 497, note 3.

dadyāt pañcūhutīstatra śucināmni hutāśane/ agnimuddiśya prathamāni dvitīyām vāsavam smaran// tatalı prajāpatim devam viśvān devān tatalı param/ bralımāṇañca samuddiśya pañcamīmāhutim tyajet//

तत्र अन्नप्राशनिक्रयायाम्। ननु कान्देवानुद्दिश्य पञ्चाहुतीर्दद्यादित्यपेक्षायामाह अग्निमित्यादि।

After worshipping the Devas and purifying fire as aforementioned, and duly performing the ceremonies leading to Dhārā Homa, the father should make five oblations into Fire, Under his name of Śuci, to each of the following Devas: He should make the oblations first to Agni, next to Vāsava, after him to Prajāpati, then to the Viśva-devas, and then the fifth Āhuti to Brahmā.

## ततोऽग्नावन्नदां ध्यात्वा दत्तपञ्चाद्वृतिः पिता। तत्राथवा गृहेऽन्यस्मिन् वस्त्रालङ्कारशोभितम्। क्रोडे निधाय तनयं प्राशयेत् पायसामृतम्।। १६९।।

tato'gnāvannadām dhyātvā dattapañcāhutiḥ pitā/ tatrāthavā gṛhe'nyasmin vastrālankārasobhitam/ kroḍe nidhāya tanayam prāsayet pāyasāmṛtam//

तत इत्यादि। ततः परमन्नदां देवीं ध्यात्वा तामुद्दिश्याग्नौ दत्ताः पञ्चाहुतीर्येन स दत्तपञ्चाहुतिः पिता तत्राथवाऽन्यस्मिन् गृहे वस्त्रालङ्कारशोभितं तनयं क्रोडे निधाय संस्थाप्य पायसामृतं परमान्नपममृतं प्राशयेत् भोजयेत्।

He should then meditate upon the Devī Annadā,<sup>2</sup> and, after giving Her five oblations in Fire, place the son, adorned with clothes and jewels, in his lap, and give him Pāyasa,<sup>3</sup> either in the same or in another room.

# पञ्चप्राणाहुतेर्मन्त्रैभींजयित्वा तु पञ्चधा। ततोऽन्तव्यञ्जनादीनां दत्त्वा किञ्चित् शिशोर्मुखे।। १७०।।

pañcaprāṇāhutermantrairbhojayitvā tu pañcadhā/ tato'nnavyañjanādīnāni dattvā kiñcit śiśormukhe//

<sup>1.</sup> Here, Viṣṇu. See ante page 552, Verse 154.

A form of the Devi, as the Giver of food.

<sup>3.</sup> Rice boiled in milk, with sugar and a little ghee.

The Pāyasa should be put into the child's mouth five times, uttering the Mantras for making oblations to the five vital airs<sup>1</sup>; and after that a little rice and curry should be put into the child's mouth.

# शङ्खतूर्यादिघोषेण प्रायश्चित्त्या समापयेत्। इत्यन्नप्राशनं प्रोक्तं चूडाविधिमतः शृणु।। १७१।।

śankhatūryādighāoṣeṇa prāyaścittyā samāpayet/ityannaprāśanam proktam cūḍāvidhimataḥ śṛṇu//

पञ्चेत्यादि। प्राणाय स्वाहा अपानाय स्वाहा समानाय स्वाहा उदानाय स्वाहा व्यानाय स्वाहेत्यात्मकै: पञ्चप्राणाहुतेर्मन्त्रै: पुत्रं पायसं पञ्चधा भोजयित्वा ततोऽन्नव्यञ्जनादीनां किञ्चित् शिशोर्मुखे दत्वा शङ्कृतूर्यादिघोषेण प्रायश्चित्त्या चान्नप्राशनक्रियां समापयेत्।

The ceremony should be brought to a close by the blowing of conches and horns<sup>2</sup> and other music, and by performing the concluding expiatory rite.<sup>3</sup>

I have done speaking of the rice-eating ceremony. I shall now speak of the tonsure ceremony. Do Thou listen.

# तृतीये पञ्चमे वर्षे कुलाचारानुसारतः। चूडाकर्म शिशोः कुर्याद्बालसंस्कारसिद्धये।। १७२।।

tṛtīye pañcame varṣe kulācārānusārataḥ/cūḍākarma śiśoḥ kuryādbālasaṁskārasiddhaye//

In the third or fifth year, according to the custom in the family, the tonsure of the boy should be performed for the success of the future sacramental rites<sup>5</sup> of the boy.

देवपूजादिधारान्तं कर्म निष्पाद्य साधकः। सत्याग्नेरुत्तरे देशे वृषगोमयपूरितम्।। १७३।।

<sup>1.</sup> To Prāṇa, Svāhā, to Apāna, Svāhā, to Samāna, Svāhā, to Udāna Svāhā, to Vyāna, Svāhā—that is, Salutation to the five Airs or functions of vital force as to which see author's Serpent Power and World as Power.

<sup>2.</sup> Tūrya.

<sup>3.</sup> i.e., Vyāhṛti Homa.

<sup>4.</sup> Cūḍākaraņa.

<sup>5.</sup> Samskāra.

# तिलगोधूमसंयुक्तं शरावं स्थापयेद् बुधः। कवोष्णं सलिलं चापि क्षुरमेकं सुशाणितम्।। १७४।।

devapūjādidhārāntam karma niṣpādya sādhakaḥ/ satyāgneruttare deśe vṛṣagomayapūritam// tilagodhūmasamyuktam śarāvam sthāpayed budhaḥ/ kavoṣṇam salilam cāpi kṣuramekam suśāṇitam//

अथ चूडाकर्मविधिमाह तृतीय इत्यादिभि:। बुधो विचक्षण: साधक: कर्मनिष्पादक: पिता पूर्ववद्देवपूजादिधारान्तं कर्म निष्पाद्य सत्याग्ने: सत्यनाम्नो बह्नेरुत्तरे देशे वृषगोमयपूरितं तिलगोधूमसंयुक्तं शरावं कवोष्णमीषदुष्णं सलिलं जलं सुशाणितमेकं क्षुरञ्चापि स्थापयेत्।

The wise father should, after concluding the preliminary rites beginning with the worship of the Devas and leading up to Dhārā Homa, place on the north side of the Fire, called Satya, a mud platter filled with cow-dung, tila-seeds, and wheat, also a little lukewarm water and a keen-edged razor.

आसाद्य तनयं तत्र जनकः स्वीयवामतः। संस्थाप्य जननीक्रोडे कवोष्णसिललैश्च तैः।। १७५।। वारुणं दशधा जप्त्वा सम्मार्ज्य शिशुमूर्द्धजान्। मायया कुशपत्राभ्यां जुष्टिमेकां प्रकल्पयेत्।। १७६।।

āsādya tanayam tatra janakaḥ svīyavāmataḥ/ samsthāpya jananīkroḍe kavoṣṇasalilaiśca taiḥ// vāruṇam daśadhā japtvā sammārjya śiśumūrddhajān/ māyayā kuśapatrābhyām juṣṭimekām prakalpayet//

आसाद्येत्यादि। ततो जनकः पिता तनयं पुत्रं तत्र सत्यनाम्नो वहेः समीपे आसाद्याऽऽनीय स्वीयवामतः आत्मनो वामे देशे जननीक्रोडे संस्थाप्य तैर्वहैरुत्तरे देशे स्थापितैः कवोष्णसिललैर्वारुणं वरुणसम्बन्धि विमिति बीजं दशधा जप्त्वा शिशुमूर्द्धजान् बालककेशान् सम्मार्ज्यं मायया ही बीजेन कुशपत्राध्यामेकां जुष्टिं प्रकल्पयेत्।

The father should place the son on his mother's lap, the mother sitting on her husband's left, and, after saying the Varuṇa Bīja<sup>1</sup> ten times over the water, rub the hair of the boy's

<sup>1.</sup> Vam.

head with lukewarm water. He should then tie the hair with two blades of Kuśa grass into a knot, uttering meanwhile the Māyā-Bīja<sup>1</sup>.

# मायां लक्ष्मीं त्रिधा जप्त्वा गृहीत्वा लौहजं क्षुरम्। छित्त्वा तु जुष्टिकामूलं मातृहस्ते निवेशयेत्।। १७७।।

māyām lakṣmīm tridhā japtvā gṛhītvā lauhajam kṣuram/ chittvā tu juṣṭikāmūlam mātṛhaste niveśayet//

मायामित्यादि। ततो मायां हीँ बीजं लक्ष्मीं श्रीँ बीजञ्च त्रिधा जप्त्वा लौहजं क्षुरं गृहीत्वा जुष्टिकामूलं छित्त्वा मातृहस्ते जुष्टिकां निवेशयेत् स्थापयेत्।

Then, saying the Māyā and Lakṣmī Bījas<sup>2</sup> three times, he should cut off the knot with the steel razor and place it in the hands of the child's mother.

## कुमारभाता हस्ताभ्यामादाय गोमयान्विते। शरावे स्थापयेत् जुष्टिं नापिताय पिता वदेत्।। १७८।।

kumāramātā hastābhyāmādāya gomayānvite/ śarāve sthāpayet juṣṭiṁ nāpitāya pitā vadet//

कुमारेत्यादि। कुमारमाता हस्ताभ्यां जुष्टिकामादाय गृहीत्वा गोमयान्विते शरावे स्थापयेत्। ततो नापिताय पिता शिशुजनको वदेत्।

# क्षुरमुण्डिन् शिशोः क्षौरं सुखं साधय ठद्वयम्। पठित्वा नापितं पश्यन् सत्यनामनि पावके। प्रजापतिं समुद्दिश्य प्रदद्यादाहुतित्रयम्।। १७९।।

kṣuramuṇḍin śiśoḥ kṣauraṁ sukhaṁ sādhaya ṭhadvayam/ paṭhitvā nāpitaṁ paśyan satyanāmani pāvake/ prajāpatiṁ samuddiśya pradadyādāhutitrayam//

शिशो: पिता नापिताय किं वदेदित्यपेक्षायामाह क्षुरमुण्डिन्नित्यादि। हे क्षुरमुण्डिन्नापित शिशो: क्षौरं सुखं यथा स्यात्तथा त्वं साधय उद्धयं स्वाहा। क्षुरमुण्डिन्नित्याद्यं साधय स्वाहेत्यन्तं मनुं पठित्वा नापितं पश्यन् शिशुजनक: प्रजापितं समुद्दिश्य सत्यनामिन पावकेऽग्नावाहुतित्रयं प्रदद्यात्।

<sup>1.</sup> Hrīm.

<sup>2.</sup> Hrīm and Śrīm.

The boy's mother should then take it with both hands and place it in the platter containing the cowdung, and the father should then say to the barber: "Barber, do thou at thine ease proceed with the shaving of the boy's hair, Svāhā." Then, looking at the barber, he should make three oblations, into Vahni<sup>1</sup> who is named Satya, to Prajāpati<sup>2</sup>.

नापितेन कृतक्षौरं स्नापयित्वा शिशुं ततः। वस्त्रालङ्कारमाल्येन भूषियत्वाऽग्निसन्निधौ।। १८०।। स्ववामभागे संस्थाप्य स्विष्टिकृद्धोममाचरेत्। प्रायश्चित्तं ततः कृत्वा दद्यात् पूर्णाद्वितं पिता।। १८१।।

nāpitena kṛtakṣauram snāpayitvā śiśum tataḥ/vastrālankāramālyena bhūṣyitvā'gnisannidhau//svavāmabhāge saṃsthāpya sviṣṭikṛddhomamācaret/prāyaścittam tataḥ kṛtvā dadyāt pūrṇāhutim pitā//

नापितेनेति। ततो नापितेन कृतं क्षौरं यस्य तथाभूतं शिशुं स्नापियत्वा ततो वस्त्रालङ्कारमाल्येन भूषियत्वाऽग्निमन्निधौ स्ववामभागे संस्थाप्य च स्विष्टिकृतं होममाचरेत् कुर्यात्।

After the boy has been shaved by the barber he should be bathed and adorned with clothes and jewels, and placed near the fire on the left of his mother, and the father should, after performance of Sviṣṭa-kṛt-Homa and the expiatory rites,<sup>3</sup> offer the Complete Oblation<sup>4</sup>.

माया शिशो ते कुशलं कुरुतां विश्वकृद्विभुः। पठित्वैनं शिशोः कर्णे स्वर्णमय्या शलाकया। राजत्या लौहमय्या वा कर्णवेधं प्रकल्पयेत्।। १८२।।

māyā śiśo te kuśalaṁ kurutāṁ viśvakṛdvibhuḥ/ paṭhitvainaṁ śiśoḥ karṇe svarṇamayyā śalākayā/ rājatyā lauhamayyā vā karṇavedhaṁ prakalpayet//

<sup>1.</sup> Fire.

<sup>2.</sup> See p. 546, note 4. After the worship of Fire oblation is offered into it to Prajāpati.

<sup>3.</sup> Prāyaścitta by means of Vyāhṛti Homa.

<sup>4.</sup> Pūrṇāhuti followed by Śānti, Tilaka, (made of ashes mixed with ghee) and Dakṣiṇā.

Then, uttering the following:

#### Mantra

Hrīm: O Child! may the Omnipresent Creator of the Universe grant thee well-being,

he should pierce the ears of the boy with gold or silver needles.

# आपोहिष्ठेति मन्त्रेण अभिषच्य सुतं ततः। शान्त्यादिदक्षिणां कृत्वा चूडाकर्म समापयेत्।। १८३।।

āpohiṣṭheti mantreṇa abhiṣicya sutam tataḥ/ śāntyādidakṣiṇām kṛtvā cūḍākarma samāpayet//

He should sprinkle the child with water, uttering the

#### Mantra

O Waters! As You grant, (as aforementioned)<sup>1</sup>; and, after performing Śānti-Karma<sup>2</sup> and other rites, and making presents,<sup>3</sup> bring the ceremony to a close.

## गर्भाधानादिचूडान्तं समानं सर्वजातिषु। शूद्रसामान्यजातीनां सर्वमेतदमन्त्रकम्।। १८४।।

garbhādhānādicūḍāntaṁ samānaṁ sarvajātiṣu/ śūdrasāmānyajātīnāṁ sarvametadamantrakam//

The sacramental rites from Garbhādhāna to Cūḍākaraṇa are common to all castes. But for Śūdras and Sāmānyas<sup>4</sup> they must be performed without Mantras.

#### जातकर्मादिचूडान्तं कुमार्याश्चाप्यमन्त्रकम्। कर्त्तव्यं पञ्चभिवंगैरेकं निष्क्रमणं विना।। १८५।।

jātakarmādicūḍāntam kumāryāścāpyamantrakam/karttavyam pañcabhirvarṇairekam niṣkramaṇam vinā//

मायेत्यादि। माया ह्रीँ बीजम्। एनं ह्रीँ शिशो इत्याद्यं विश्वकृद्विभुरित्यन्तं मन्त्रं शिशो: कर्णे पठित्वा स्वर्णमय्या सुवर्णविकारभूतया राजत्या रजतोद्भृतया लौहमय्या वा शलाकया शिशो: कर्णवेधं प्रकल्पयेत् कुर्यात्।

<sup>1.</sup> The Mantra as in verse 59.

<sup>2.</sup> Rite that produces tranquillity and averts evil.

<sup>3.</sup> Dakşinā.

<sup>4.</sup> i.e., mixed castes (see Chapter VIII, verses 4-6).

In the case of the birth of a daughter, all castes are to perform the rites without Mantras. In the case of a daughter there is no Niṣkramaṇa.

# अथोच्यते द्विजातीनामुपवीतिक्रयाविधिः। यस्मिन् कृते द्विजन्मानो दैवपैत्राधिकारिणः।। १८६।।

athocyate dvijātīnāmupavītakriyāvidhiḥ/ yasmin kṛte dvijanmāno daivapaitrādhikāriṇaḥ// अथेत्यादि। द्विजातीनाम् ब्राह्मणक्षत्रियवैश्यानाम्।

I will now speak of the Sacred Thread Ceremony<sup>1</sup> of the twice-born classes, by which the twice-born become qualified for performing rites relating to the Devas and Pitrs.

#### गर्भाष्ट्रमेऽष्ट्रमे वाऽब्दे कुर्यादुपनयं शिशोः। षोडशाब्दाधिको नोपनेतव्यो निष्क्रियोऽपि सः।। १८७।।

garbhāṣṭame'ṣṭame vā'bde kuryādupanayaṁ śiśoḥ/ ṣoḍaśābdādhiko nopanetavyo niṣkriyo'pi saḥ//

गर्भेत्यादि। गर्भादष्टमे जननाद्वाष्टमेऽब्दे वर्षे शिशोर्बालस्योपनयमुपनयनं कुर्यात्। षोडशाब्दाधिको लङ्कितषोडशवर्षो बालो नोपनेतव्य:। स बालो निष्क्रियोऽपि दैविपत्र्यक्रियाविहीनोऽपि भवति।

In the eighth year from conception, or the eighth year after birth, the boy should be invested with the sacred thread. After the sixteenth year the son should not be invested, and one so invested is disqualified for all rites.

## कृतनित्यक्रियो विद्वान् पञ्च देवान् समर्चयेत्। गौर्यादिमातृकाश्चैव वसुधारां प्रकल्पयेत्।। १८८।।

kṛtanityakriyo vidvān pañca devān samarcayet/ gauryādimātṛkāścaiva vasudhārām prakalpayet//

The father versed in Śāstra should, after finishing his daily duties, worship the five Devas, as also the Mātṛs, Gaurī, and others, and make the Vasudhārā<sup>2</sup>.

<sup>1.</sup> Upavīta-kriy, Upanayana.

<sup>2.</sup> See ante, p. 523, note 2.

## वृद्धिश्राद्धं ततः कुर्यात् देवतापितृतृप्तये। कुशण्डिकोक्तविधिना धाराहोमान्तमाचरेत्।। १८९।।

vṛddhiśrāddham tataḥ kuryāt devatāpitṛtṛptaye/ kuśaṇḍikoktavidhinā dhārāhomāntamācaret//

अथोपवीतक्रियाविधिमाह कृतनित्यक्रिय इत्यादिभि:। पञ्च देवान् ब्रह्मादीन्।

He should thereafter perform Vrddhi Śrāddha<sup>1</sup> for the satisfaction of the Devas and Pitrs,<sup>2</sup> and perform the rites, ending with Dhārā Homa,<sup>3</sup> as directed in the performance of Kuśandikā<sup>4</sup>.

#### प्रातः कृताशनं बालं सुस्नातं समलङ्कृतम्। शिखां विना कृतक्षौरं क्षौमाम्बरविभूषितम्।। १९०।।

prātaḥ kṛtāśanam bālam susnātam samalankṛtam/śikhām vinā kṛtakṣauram kṣaumāmbaravibhūṣitam//

The boy should early in the morning be given a little to. eat; then his head, with the exception of the crown lock, should be shaved, and after that he should be well bathed and decked with jewels and silken clothes.

#### छ्ययामण्डपमानीय समुद्भवहुताशितुः। समीपे चात्मनो वामे संस्थाप्य विमलासने।। १९१।।

chāyāmaṇḍapamānīya samudbhavahutāśituḥ/ samīpe cātmano vāme saṃsthāpya vimalāsane//

The boy should then be taken to the Chāyā-maṇḍapa<sup>5</sup> near Fire under his name of Samud-bhava, and there made to sit on a clean seat to the left (of his father or Guru).

# शिष्यं वदेद्ब्रह्मचर्यं कुरु वत्स ततः शिशुः। ब्रह्मचर्यं करोमीति गुरवे विनिवेदयेत्।।१९२।।

śisyam vadedbrahmacaryam kuru vatsa tataḥ śiśuḥ/brahmacaryam karomīti gurave vinivedayet//

<sup>1.</sup> Vide ante, p. 539, note 4. Also called Ābhyudayika-Śrāddha.

<sup>2.</sup> The manes.

<sup>3.</sup> Vide ante, p. 511, verse 45.

<sup>4</sup> Vidc arte, p. 521, verse 70.

<sup>5.</sup> *i.e.*, a clean space with an awning over it.

प्रातिरत्यादि। ततः प्रातः कृताशनं कृतमशनं भोजनं येन तथाभूतं शिखां विना कृतं क्षौरं यस्य तथाभूतं सुस्नातं सुष्ठु कृतस्नानं भूषणादिभिः समलङ्कृतं क्षौमाम्बरिवभूषितं दुकूलवस्त्राभ्यामलङ्कृतं बालं छायामण्डपमानीय समुद्भवहुताशितुः समुद्भवनाम्नो वहेः समीपे आत्मनो वामे देशे विमलासने संस्थाप्य च ब्रह्मचर्यं कुरु वत्सेति गुरुः शिष्यं वदेत्। ततः परं शिशुः ब्रह्मचर्यं करोमीति गुरवे विनिवेदयेत्।

The Guru should say: "My son, do thou adopt Brahmacarya." The disciple should say respectfully: "I do adopt it".

## ततो गुरुः प्रसन्नात्मा शिशवे शान्तचेतसे। काषायवाससी दद्यात् दीर्घायुष्ट्राय वर्चसे।। १९३।।

tato guruḥ prasannātmā śiśave śāntacetase/kāṣāyavāsasī dadyāt dīrghāyuṣṭvāya varcase//

तत इत्यादि। ततः परं प्रसन्नात्मा प्रसन्नमना गुरुः शान्तचेतसे शिशवे शिष्याय दीर्घायुष्टाय दीर्घमायुर्यस्य स दीघार्युस्तस्य भावो दीर्घायुष्टं तस्मै वर्चसे तेजसे च काषायवाससी कषायेण रक्ते वस्त्रे दद्यात्।

The Preceptor should then with a cheerful mind give two pieces of  $K\bar{a}$ ,  $\bar{a}$  y  $a^2$  cloth for the long life and strength of mind of the gentle boy.

# मौर्झी कुशमयीं वापि त्रिवृतां ग्रन्थिसंयुताम्। तृष्णीं च मेखलां दद्यात् काषायाम्बरघारिणे।। १९४।।

mauñjīm kuśamayīm vāpi trivṛtām granthisamyutām/ tūṣṇīm ca mekhalām dadyāt kāṣāyāmbaradhāriṇe//

मौञ्जीमिति। मौञ्जी मुञ्जमर्यी कुशमर्यी वा त्रिवृतां ग्रन्थिसंयुतां मेखलामपि काषायाम्बरधारिणे शिशवे तूष्णीमेव दद्यात्।

Then when the boy has put on the Kāṣāya cloth, he should, without speaking, give him a knotted girdle<sup>3</sup> made of three strings of Muñja or Kuśa grass.

<sup>1.</sup> Literally, Brahman-path. Here the Āśrama so called which is that of the chaste student life. To be the Dīkṣā Guru is the privilege of the father who may depute the office to another Brāhmaṇa.

A cotton cloth of brick-red colour, as worn by Samnyāsīs. One piece is for Dhotī or loin cloth and the other is Cādar or cloth for upper body.

<sup>3.</sup> Mekhalā. Muñja grass is used to make ropes.

# मायामुच्चार्य सुभगा मेखलां स्यात् शुभप्रदा। इत्युक्त्वा मेखला बद्धवा मौनी तिष्ठेत् गुरोः पुरः।। १९५।।

māyāmuccārya subhagā mekhalām syāt śubhapradā/ ityuktvā mekhalā baddhvā maunī tiṣṭhet guroḥ puraḥ//

On that the boy should say, "Hrīm, may this auspicious girdle prove propitious"; and, saying this, and putting it round his waist, let him sit in silence before the Guru.

# यज्ञोपवीतं परमं पवित्रं बृहस्पतिर्यत् सहजं पुरस्तात्। आयुष्यमग्र्यं प्रतिमुञ्ज शुभ्रं यज्ञोपवीतं बलमस्तु तेजः।। १९६।।

yajñopavītam paramam pavitram bṛhaspatiryat sahajam purastāt/ āyuṣyamagryam pratimuñca śubhram yajñopavītam balamastu tejaḥ//

मायामिति। पूर्वं मायां हीमिति बीजमुच्चार्य ततः सुभगा मेखला स्याच्छुभप्रदेति मन्त्रमुक्त्वा कट्यां मेखलां बद्ध्वा मौनी सन् गुरोः पुरस्तिष्ठेत्।

#### Mantra

This sacrificial thread is very sacred; Bṛhaspati of old first wore it. Do thou wear this excellent white sacrificial thread which contributes to prolong life. May it be for thee strength and courage.

मन्त्रेणानेन शिशवे दद्यात् कृष्णाजिनान्वितम्। यज्ञोपवीतं दण्डञ्च वैणवं खादिरञ्च वा। पालाशमथवा दद्यात् क्षीरवृक्षसमुद्भवम्।। १९७।।

mantreṇānena śiśave dadyāt kṛṣṇājinānvitam/ yajñopavītaṁ daṇḍañca vaiṇavaṁ khādirañca vā/ pālāśamathavā dadyāt kṣīravṛkṣasamudbhavam//

मन्त्रेणेत्यादि। अनेन यज्ञोपवीतमित्यादिना बलमस्तु तेज इत्यन्तेन मन्त्रेण कृष्णाजिनान्वितं कृष्णवर्णमृगचर्मसंयुक्तं यज्ञोपवीतं शिशवे दद्यात्। वैष्णवं वेणुसमुद्भवं खादिरं खदिरसमुद्भवं पालाशं पलाशसमुद्भवं क्षीरवृक्षसमुद्भवं वा दण्डमपि शिशवे दद्यात्।

With this Mantra the boy should be given a sacrificial thread

made of the skin of the black buck, as also a staff made of bamboo, or a branch of Khadira, Palāśa, or Kṣira tree.

आपो हि ष्ठेति मन्त्रेण मायया पुटितेन च। त्रिरावृत्त्या कुशाम्भोभिर्धृतदण्डोपवीतिनम्। अभिषच्य ततस्तोयैः पूरयेद्वालकाञ्जलिम्।।१९८।।

āpo hi stheti mantreņa māyayā putitena ca/ trirāvṛttyā kuśāmbhobhirdhṛtadaṇḍopavītinam/ abhiṣicya tatastoyaiḥ pūrayedbālakāñjalim//

आपोहिष्ठेत्यादि। ततो मायया हीँ बीजेनादावन्ते च पुटितेन संयुक्तेनापो हि ष्ठेति मन्त्रेण कुशाम्भोभिर्धृतदण्डोपवीतिनं धृतदण्डमुपवीतवन्तं शिशुं त्रिरावृत्त्याऽभिषिच्य तत: परं तोयैर्जलैर्बालकाञ्जलिं पूरयेत्।

When the boy has put the sacred thread round his neck and holds the staff in his hand, the Guru should three times recite the

#### Mantra

"O Waters! you are," (rest as aforementioned),<sup>3</sup> preceded and followed by Hrīm, and should sprinkle the boy with water taken with Kuśa grass, and fill the joined palms of the latter with water.

तदञ्जलिं दिनेशाय दातारं ब्रह्मचारिणम्। तच्चक्षुरिति मन्त्रेण दर्शयेद्धास्करं गुरु:।। १९९।।

tadañjalim dineśāya dātāram brahmacāriṇam/taccakṣuriti mantreṇa darśayedbhāskaram guruḥ//

तदञ्जलिमित्यादि। दिनेशाय सूर्याय तदञ्जलिं दातारं ब्रह्मचारिणं बालकं तच्चक्षुरिति मन्त्रेण भास्करं गुरुर्दर्शयेत्। दातारिमत्यत्र शीले तृन्प्रत्ययः। अतएव तदञ्जलिमित्यत्र कर्तृकर्मणोः कृतीत्यनेन कर्मणि प्राप्तायाः षष्ट्या न लोकान्वयनिष्ट्य खलर्थतृणमित्यनेन प्रतिषेधो जातः।

After the boy has offered the water to Sūrya, the Guru should show the boy the Sun, and recite the

<sup>1.</sup> Worn by Samnyāsīs until as Avadhūtas they burn the sacred thread.

Daņḍa.

<sup>3.</sup> The Mantra is at verse 59.

#### Mantra

"Yonder is the Sun," (as aforementioned)1.

दृष्टभास्करमाचार्यो वदेन्माणवकं ततः। मम व्रते मनो धेहि मम चित्तं ददामि ते। जुषस्वैकमना वत्स मम वाचोऽस्तु ते शिवम्।। २००।।

dṛṣṭabhāskaramācāryo vadenmāṇavakaṁ tataḥ/ mama vrate mano dhehi mama cittaṁ dadāmi te/ juṣasvaikamanā vatsa mama vāco'stu te śivam//

दृष्टभास्करमित्यादि। ततः परमाचार्यो गुरुः दृष्टभास्करं दृष्टो भास्करो येन तथाभूतं माणवकं शिशुं वदेत्। आचार्यो बालकं कि वदेदित्यपेक्षायामाह मम व्रते इत्यादि। जुषस्व मम व्रतं सेवस्व। शिवं कल्याणम्।

After the boy has viewed the Sun, the Guru should address him as follows: "My Son! place thy mind on my observances. I bestow upon thee my disposition.<sup>2</sup> Do thou my child follow the observances with an undivided mind. May my word contribute to thy well-being".

हृदि स्पृष्ट्वा पठित्वैनं किन्नामाऽसीति तं वदेत्। शिष्यस्त्वमुकशर्माऽहं भवन्तमभिवादये।। २०१।।

hṛdi spṛṣṭvā paṭhitvainam kinnāmā'sīti tam vadet/ śiṣyastvamukaśarmā'ham bhavantamabhivādaye//

हृदीति। गुरुरेनं ममव्रतिमत्यादिकं शिवमित्यन्तं मन्त्रं पठित्वा शिशोर्हिद स्पृष्टा वत्स त्वं किं नामासीति तं शिष्यं वदेत्। गुरुणैवमुक्तः शिष्यस्तु अमुकदेवशर्माहं भवन्तमभिवादये इति ब्रूयात्।

After saying this, the Guru, touching the boy's heart, should ask, "My Son! what is thy name?" and the boy should make reply: "... Śarmā, I bow to thee".

<sup>1.</sup> The Mantra is at verse 63.

Citta.

<sup>3.</sup> i.e., I am (so-and-so) Śarmā. Whenever an orthodox Brāhmaṇa is asked his name, he should give his first name, followed, by Śarmā. A Kṣatriya should say Varmā, a Vaiśya, Bhūti (gupta), and a Sūdra, Dāsa.

# कस्य त्वं ब्रह्मचारीति गुरौ पृच्छित पार्वित। शिष्यः सावहितो ब्रूयाद्भवतो ब्रह्मचार्यहम्।।२०२।।

kasya tvam brahmacārīti gurau pṛcchati pārvati/ śiṣyaḥ sāvahito brūyādbhavato brahmacāryaham//

कस्येत्यादि। हे वत्स त्वं कस्य ब्रह्मचार्यसीति गुरौ पृच्छित सित शिष्य: साविहत: सावधान: सन् भवतो ब्रह्मचार्यहमिति ब्रूयात्।

And to the question of the Guru, "Whose Brahmacārī<sup>1</sup> art thou?" the disciple will reverently answer: "I am thy Brahmacārī".

# इन्द्रस्य ब्रह्मचारी त्वमाचार्यस्ते हुताशनः। इत्युक्त्वा सद्गुरुः पश्चाद्देवेभ्यस्तं समर्पयेत्।। २०३।।

indrasya brahmacārī tvamācāryaste hutāśanaḥ/ ityuktvā sadguruḥ paścāddevebhyastaṁ samarpayet//

इन्द्रस्येत्यादि। हे वत्स त्विमन्द्रस्य ब्रह्मचार्यसि ते तव हुताशनोऽग्निराचार्यो गुरुर्भवित इति शिष्यमुक्त्वा सद्गुरु: पश्चात् तं शिष्यं देवेभ्य: समर्पयेत्।

The Guru should thereupon say: "Thou art the Brahmacārī of Indra, and Fire is thy Ācārya." Saying this, the good Guru should consign him to the protection of the Devas.

# त्वां प्रजापतये वत्स सवित्रे वरुणाय च। पृथिव्ये विश्वदेवेभ्यः सर्वदेवेभ्य एव च। समर्पयामि ते सर्वे रक्षन्तु त्वां निरन्तरम्।।२०४।।

tvām prajāpataye vatsa savitre varuņāya ca/ pṛthivyai viśvadevebhyaḥ sarvadevebhya eva ca/ samarpayāmi te sarve rakṣantu tvām nirantaram//

ननु केभ्यो देवेभ्यो गुरुः शिष्यं समर्पयेदित्याकाङ्क्षायामाह त्वां प्रजापतये वत्सेत्यादि।

"My Son! I give thee to Prajāpati, to Savitrī, to Varuņa, to

1. Student disciple of the second Āśrama.

<sup>2.</sup> Ācārya is instructor. Fire is that because by doing Homa into Fire the boy makes progress in spiritual knowledge.

Pṛthivī, to the Viśva-devas, and to all the Devas. May they all ever protect thee.

ततो माणवको वह्निं दक्षिणावर्त्तयोगतः। गुरुं प्रदक्षिणीकृत्य स्वासने पुनराविशेत्।।२०५।।

tato māṇavako vahnim dakṣiṇāvarttayogataḥ/gurum pradakṣiṇīkṛtya svāsane punarāviśet//

तत इत्यादि। ततः परं माणवको बालको दक्षिणावर्त्तयोगतो वहिं गुरुश्च प्रदक्षिणीकृत्य पुनः स्वासने आविशेत्।

The boy should thereafter go round the sacrificial fire and the preceptor, keeping both upon his right, and then resume his own seat.

> गुरुः शिष्येण संस्पृष्टः समुद्भवहुताशने। पञ्चदेवान् समुद्दिश्य दद्यात् पञ्चाहुतीः प्रिये।। २०६।।

guruḥ śiṣyeṇa samspṛṣṭaḥ samudbhavahutāśane/ pañcadevān samuddiśya dadyāt pañcāhutīḥ priye//

गुरुरिति। गुरु: शिष्येण संस्पृष्ट: सन् समुद्भवहुताशने समुद्भवसंज्ञके अग्नौ पञ्चदेवान् समुद्दिश्य पञ्चाहुतीर्दद्यात्।

The Guru, O Beloved! should then, with his disciple touching him, offer five oblations into Fire named Samud-bhava to Five Devas—

प्रजापतिस्तथा शक्नो विष्णुर्ब्रह्मा शिवस्तथा।। २०७।।

prajāpatistathā śakro viṣṇurbrahmā śivastathā//

ननु कान् पञ्चदेवान् समुद्दिश्य पञ्चाहुतीर्दद्यादित्यपेक्षायां तान् पञ्च देवान् दर्शयति प्रजापतिरित्याद्यर्द्धेन ।

Namely, Prajāpati,<sup>2</sup> Śakra,<sup>3</sup> Viṣṇu, Brahmā, and Śiva.

1. Vide ante, p. 548, note 2.

Prajāpati—Lord of Creatures—a epithet in the Veda originally applied to Savitr, Soma, Tvaṣṭṛ, Hiraṇya-garbha, Indra, and Agni; afterwards the name of a separate Deva presiding over procreation (Manu, xii, 121), and the bestower of progeny and cattle. Prajāpati is sometimes (see f.n. 3 on p. 570)

#### मायादिवह्निजायान्तैर्जुद्वयात् स्वस्वनामिशः। अनुक्तमन्त्रे सर्वत्र विधिरेषः प्रकीर्त्तितः।। २०८।।

māyādivahnijāyāntairjuhuyāt svasvanāmabhiḥ/anuktamantre sarvatra vidhireṣaḥ prakīrttitaḥ//

ननु कैर्मन्त्रै: पञ्चदेवानुद्दिश्याहुतीर्दद्यात्तत्राह मायादीत्यादि। मायादिवहिजायान्तै: हीं बीजादिभि: स्वाहान्तै: स्वस्वनामिभ: प्रजापत्यादीन् पञ्चदेवानुद्दिश्य जुहुयात्। ननु प्रजापत्यादिपञ्चदेवोद्देश्यक एव होमो मायादिवहिजायान्तै: स्वस्वनामभिर्विधातव्य-स्तदन्यदेवोद्देश्यकोऽपि वा तत्राह अनुक्तमन्त्रे इत्यादि।

When the oblations are offered into Fire, under his name of Samud-bhava, the names of each of the Devas should be pronounced in the dative, preceded by Hrīm and followed by Svāhā. Where there is no Mantra mentioned, this method is to be followed in all cases.

#### ततो दुर्गा महालक्ष्मीः सुन्दरी भुवनेश्वरी। इन्द्रादिदशदिक्पाला भास्करादिनवग्रहाः।। २०९।।

tato durgā mahālakṣmīḥ sundarī bhuvaneśvarī/ indrādidaśadikpālā bhāskarādinavagrahāḥ//

After this, oblation should be offered to Durgā, Mahālakṣmī, Sundarī, Bhuvaneśvarī, and to Indra and the other nine regents of the quarters1<sup>1</sup> and Bhāskara s and the eight planets.

# प्रत्येकनाम्ना हुत्वैतान् वाससाऽऽच्छद्य बालकम्। पृच्छेन्माणवकं प्राज्ञो ब्रह्मचर्याभिमानिनम्। को वाऽऽश्रमस्ते तनय ब्रूहि किं ते मनोगतम्।। २१०।।

pratyekanāmnā hutvaitān vāsasā''cchādya bālakam/ prcchenmāṇavakam prājño brahmacaryābhimāninam/ ko vā''śramaste tanaya brūhi kim te manogatam//

invoked as the Creator, and sometimes as one of the thirty-three Rsis. It is also an epithet of the mental sons of Brahmā, who, according to Manu (i, 34), are Marīci, Atri, Angiras, Pulastya, Pulaha, Kratu, Vasiṣṭha, Pracetas or Dakṣa, Bhṛgu, and Nārada. Some say that there are seven Prajāpatis (the first seven), and others three Prajāpatis (the last three).

<sup>3.</sup> Indra.

<sup>1.</sup> Dikpālas (See. 527, note 2).

तत इत्यादि। ततो हीँ बीजाद्येन स्वाहान्तेन प्रत्येकनाम्ना एतान् दुर्गामहालक्ष्म्यादी— नुद्दिश्य हुत्वा वाससा वस्त्रेण बालकमाच्छाद्य हे तनय ते तवाश्रमः कः ते मनोगतं वा किं वर्तते त्वं ब्रूहि इति प्राज्ञो धीमान् गुरुर्ब्रह्मचर्याभिमानिनं माणवकं बालकं पृच्छेत्।

The name of each of these should be mentioned whilst the offering of oblations is made. The wise Guru should then cover the boy with cloth, and ask him, who is desirous of attaining Brahmacarya: "What is the Āśrama thou desirest, my son! and what is thy heart's desire?".

ततः शिष्यः सावहितो धृत्वा गुरुपदद्वयम्। करोतु मामाश्रमिणं ब्रह्मविद्योपदेशतः।। २११।।

tataḥ śiṣyaḥ sāvahito dhṛtvā gurupadadvayam/karotu māmāśramiṇam brahmavidyopadeśataḥ//

तत इत्यादि। ततः परं शिष्यः सावहितः सावधानः सन् गुरुपदद्वयं धृत्वा हे गुरो ब्रह्मविद्योपदेशतः सावित्र्या उपदेशेन मामाश्रमिणं भवान् करोत्विति प्रार्थयेत्।

The disciple should thereupon hold the feet of the Preceptor, and, with a reverent mind, say: "First instruct me in Brahmavidyā<sup>3</sup> and then in that of the house-holder".

एवं प्रार्थयमानस्य दक्षकर्णे शिशोस्तदा। श्रावयित्वा त्रिधा तारं सर्वमन्त्रमयं शिवे। व्याहृतित्रयमुच्चार्य सावित्रीं श्रावयेद्गुरुः।। २१२।।

evain prārthayamānasya dakṣakarṇe śiśostadā/ śrāvayitvā tridhā tārani sarvamantramayani śive/ vyāhṛtitrayanıuccārya sāvitrīni śrāvayedguruḥ//

एविमित्यादि। तदा तस्मिन् काले एवं प्रार्थयमानस्य शिशोर्दक्षकर्णे सर्वमन्त्रमयं सकलमन्त्रस्वरूपं सकलमन्त्रप्रधानं वा तारं प्रणवं त्रिधा त्रिवारं श्रावियत्वा ततो भूरादिव्याहृतित्रयमुच्चार्य गुरु: सावित्रीं गायत्रीं श्रावयेत्।

O Śivā! when the disciple in this manner has beseeched his

<sup>1.</sup> Sūrya, the Sun. There are nine "Planets" (nava-graha), including the Sun.

<sup>2.</sup> State of life.

<sup>3.</sup> That is, the Gāyatrī Mantra.

Guru, the latter should three times whisper into his disciple's right ear the Praṇava, which contains all the Mantras in itself, and should also utter the three Vyāhṛtis, as also the Sāvitrī<sup>3</sup>.

# ऋषिः सदाशिवः प्रोक्तः छन्दिस्त्रष्टुबुदाहृतम्। अधिष्ठात्री तु सावित्री मोक्षार्थे विनियोगिता।। २१३।।

ṛṣiḥ sadāśivaḥ proktaḥ chandastriṣṭubudāhṛtam/adhiṣṭhātrī tu sāvitrī mokṣārthe viniyogitā//

अथ गायत्र्या ऋष्यादिकमाह ऋषिरित्यादिना। अस्या गायत्र्याः सदाशिव ऋषिस्त्रिष्टुप्छन्दः सावित्र्यधिष्ठात्री देवता मोक्षार्थे विनियोगः। शिरिस सदाशिवाय ऋषये नमः मुखे त्रिष्टुप्छन्दसे नमः हृदये सावित्र्ये अधिष्ठात्र्ये देवातायै नमः इति ऋषिन्यासं विधाय सावित्र्या जपो विधेयः।

Sadāśiva is its Ṣṣi, the metre is Triṣṭup, <sup>4</sup> the presiding Deva is Sāvitrī, and its object is the attainment of final Liberation.

आदौ तत्सवितुः पश्चाद्वरेण्यं पदमुच्चरेत्। भर्गः पदान्ते देवस्य धीमहीति पदं वदेत्।।२१४।। ततस्तु परमेशानि धियो यो नः प्रचोदयात्। पुनः प्रणवमुच्चार्य सावित्र्यर्थं गुरुर्वदेत्।।२१५।।

ādau tatsavituḥ paścādvareṇyaṁ padamuccaret/bhargaḥ padānte devasya dhīmahīti padaṁ vadet//tatastu parameśāni dhiyo yo naḥ pracodayāt/punaḥ praṇavamuccārya sāvitryarthaṁ gururvadet//

सावित्रीमेवाह आदावित्यादिना सार्द्धेन। आदौ तत्सवितुरिति वदेत्। पश्चात् वरेण्यं पदमुच्चरेदुद्धरेत्। ततो भर्ग इति पदं वदेत्। तत्पदान्ते देवस्येति पदं वदेत्। तदन्ते धीमहीति पदं वदेत्। ततस्तु धियो यो न प्रचोदयादिति वदेत्। सकलपदयोजनया तत्सवितुर्वरेण्यं भर्गो देवस्य धीमहि धियो यो नः प्रचोदयात् इत्याकारिका सावित्री

<sup>1.</sup> Om.

<sup>2.</sup> Bhūḥ, Bhuvaḥ, Svaḥ.

<sup>3.</sup> The Gāyatrī Mantras (see *post*). The word Gāyatrī means that which save the Gāyat (singer, reciter). It is called Sāvitrī, because the world is profuced form It. Sū=bring forth. See Author's *Garland of Letters*.

<sup>4.</sup> A form of metre.

जाता। सावित्र्यन्ते पुनः प्रणवमोङ्कारमुच्चार्य गुरुः सावित्र्यर्थं वदेत्। सावित्र्यर्थमिति प्रणवार्थस्य व्याहृत्यर्थस्य चाप्युपलक्षणम्।

The Gāyatrī Mantra is:

#### Mantra

Om: Let us contemplate the wonderful Spirit of the Divine Creator. May He direct our understanding. Om.

The Guru should then explain the meaning of the Gayatrī.

त्र्यक्षरात्मकतारेण परेशः प्रतिपाद्यते। पाता हर्ता च संस्रष्टा यो देवः प्रकृतेः परः।। २१६।।

tryakṣarātmakatāreṇa pareśaḥ pratipādyate/ pātā harttā ca samsraṣṭā yo devaḥ prakṛteḥ paralṛ//

By the Tāra,<sup>2</sup> which contains three letters—*i.e.*, A, U, and M—the Pareśa<sup>3</sup> is meant. He is the Protector, Destroyer, and Creator. He is the Deva<sup>4</sup> Who is beyond (the manifestation of) Prakṛti<sup>5</sup>.

attainment of Liberation.

Om: Tat savitur varenyam bhargo devasya dhīmahi Dhiyo yo naḥ pracodayāt: Om. Bhāratī says that before doing Japa of the Gāyatrī, Rṣi-nyāsa should be done: on the head, to Sadāśiva Rṣi, obeisance; on the mouth, to the Metre Triṣṭup. obeisance; on the head, to Sāvitrī the presiding Devatā thereof obeisance. The employment (Viniyoga) is for the

<sup>2.</sup> Om.

<sup>3.</sup> *i.e.*, the Paramātma considered as Parama Puruṣa in relation to Prakṛti (Bhāratī)).

<sup>4.</sup> Deva here means He is whom are the functions of illumination (Dīpti) and the like, Who functions as Creator, Destroyer and Maintainer. Destroyer=Hartā=Samhāraka (derived from root Hri=to take). God does not destroy in our sense but He takes back the world which he has created (ibid.).

<sup>5.</sup> Prakṛteḥ paraḥ: Bhāratī says that Para=Dūra (distant from)= Uttama, highest. That is, though Prakṛti-svarūpa is Himself, He is beyond Her manifestation. Or as Śiva-Śakti are One and equal (in their Svarūpa) Para may mean "other aspect of or counterpart" of Śiva. The latter is one aspect and Prakṛti or Śakti another aspect of the one Brahman.

#### असौ देवस्त्रिलोकात्मा त्रिगुणं व्याप्य तिष्ठति। अतो विश्वमयं ब्रह्म वाच्यं व्याहृतिभिस्त्रिभि:।। २१७।।

asau devastrilokātmā triguṇam vyāpya tiṣṭhti/ato viśvamayam brahma vācyam vyāhṛtibhistribhiḥ//

प्रथमतः प्रणवार्थं व्याहत्यर्थं चाभिदधाति द्वाभ्यां त्र्यक्षरात्मकेत्यादि। पाता जगतः पालको हर्त्ता तस्य संहारकः संस्रष्ट्य तस्यैवोत्पादकश्च प्रकृतेः परो दूर उत्तमो वा यः परेशः परमात्मा देवो दीप्त्यादिक्रियाश्रयोऽस्ति असौ परेशो देवः त्र्यक्षरात्मकतारेण अकारादित्रिवर्णात्मकेन प्रणवेन प्रतिपाद्यते बोध्यते। प्रणवप्रतिपाद्यो यो देवः असौ देवो यतस्त्रिलोकात्मा त्रिलोकस्वरूपो भवति त्रिगुणं सत्त्वादिकं व्याप्य तिष्ठिति च अतो हेतोर्विश्वमयं विश्वस्वरूपं ब्रह्म लोकत्रयाभिधायिभिर्भूरादिभित्तिभिर्व्याहितिभिर्वाच्यं भवति।

This Deva is the Spirit of the three worlds,<sup>1</sup> containing in Himself the three qualities.<sup>2</sup> By the three Vyāhṛtis,<sup>3</sup> therefore, the all-pervading Brahman<sup>4</sup> is expressed.

तारव्याहितवाच्यो यः सावित्र्या ज्ञेय एव सः। जगदूपस्य सवितुः संस्रष्टुर्दीव्यतो विभोः।। २१८।। अन्तर्गतं महद्वर्चो वरणीयं यतात्मिभः। ध्यायेम् तत् परं सत्यं सर्वव्यापि सनातनम्।। २१९।। यो भर्गः सर्वसाक्षीशो मनोबुद्धीन्द्रियाणि नः। धर्मार्थकाममोक्षेषु प्रेरयेद्विनियोजयेत्।। २२०।।

tāravyāhṛtivācyo yaḥ sāvitryā jñeya eva saḥ/jagadrūpasya svituḥ saṃsraṣṭurdīvyato vibhoḥ//antargatam mahadvarco varaṇīyam yatātmabhiḥ/dhyāyem tat param satyam sarvavyāpi sanātanam//yo bhargaḥ sarvasākṣīśo manobuddhīndriyāṇi naḥ/dharmārthakāmamokṣeṣu prerayedviniyojayet//

एवं प्रणवार्थं व्याहृत्यर्थं च द्वाभ्यामभिधायेदानीं तार इत्यादिभिस्त्रिभि: सावित्र्यर्थम-भिधत्ते तारेत्यादि। तारव्याहृतिवाच्यो य: परमात्मा स एव सवित्र्या अपि वाच्यो ज्ञेय:।

<sup>1.</sup> Trilokātmā. Or regions—Bhūḥ, Bhuvaḥ, Svaḥ.

<sup>2.</sup> The Guṇas—Sattva, Rajas, and Tamas.

<sup>3.</sup> Bhūḥ, Bhuvaḥ, Svaḥ.

<sup>4.</sup> Viśvamaya.

परमात्मन एव यथा सावित्रीवाच्यत्वं भवेत्तथैव व्यख्याययित जगदरूपस्येत्यादि। सिवतुरित्यस्य विवरणं जगद्रूपस्य संस्रष्टुरिति। देवस्येत्यस्य विवरणं दीव्यतो विभोरिति। भर्गपदार्थमाह अन्तर्गतं महद्वच्चं इति। वरेण्यमित्यस्यार्थमाह यतात्मिभर्वरणीयमिति। धीमहीत्यस्य विवरणं ध्यायेमेति। तत्पदार्थमाह परं सत्यं सर्वव्यापि सनातनमिति। य इत्यस्य विवरणं सर्वसाक्षीश इति। धिय इत्यस्य विवरणं मनोबुद्धीन्द्र्याणिति। प्रचोदयादित्यस्य विवरणं धर्मार्थकाममोक्षेषु प्रेरयेदिति। प्रेरयेदित्यस्य च विवरणं विनियोजयेदिति। तदेवं वाक्यार्थः। सिवतुर्जगद्रूपस्य वस्तुनः संस्रष्टुर्देवस्य दीव्यतो विभोवरिण्यं यतात्मिभः संयतान्तःकरणैर्वरणीयमुपासनीयं तत् परमुत्तमं सत्यं यथार्थभूतं सर्वव्यापि सकलपदार्थव्यापनशीलं सनातनमाद्यन्तशून्यम् अन्तर्गतं महद्वचंस्तेजो वयं धीमहि ध्यायेम। यः सर्वसाक्षीशः सर्वेषां शुभाशुभकर्मणां द्रष्ट्य नियन्ता च भर्गो नोऽस्माकं धियो मनोबुद्धीन्द्रियाणि प्रचोदयात् धर्मार्थकाममोक्षेषु प्रेरयेत् विनियोजयेदिति। अत्र यद्यपि सिवतुर्भर्ग इति सिवतुभर्गयोर्भेदः प्रतीयते तथापि परमार्थचिन्तायामभेद एवेति बोद्धव्यम्।

He Who is indicated by the Praṇava<sup>1</sup> and the Vyāḥṛtis is also known by the Sāvitrī<sup>2</sup>. Let us meditate upon the great inner Light,<sup>3</sup> of Savitā,<sup>4</sup> the Creator of and in the form of the world,<sup>5</sup> the Supreme, eternal,<sup>6</sup> all pervading Truth, adored by the self-controlled. May the Bharga<sup>7</sup> Who witnesseth all, and is the Lord of all,<sup>8</sup> direct, and keep engaged our mind, intelligence, and

The Deva Who is indicated by the Pranava is—He Who is Trilokasvarūpa, the Reality which is beyond and in the form of the three worlds, Who contains the three Gunas. Therefore, the three Vyāhrtis or three Lokas indicate Him.

<sup>2.</sup> That is, the Gāyatrī Mantra. The Paramātmā who is designated by Tāra and the Vyāhṛtis is also designated by the Sāvitrī (Bhāratī).

<sup>3.</sup> Antar=gatam mahad-varcah, which is the Bharga (Spirit of the Sun). Omnipresence and Radiance are qualities of Deva (*ibid.*).

<sup>4.</sup> Though Savitā and Bharga, migh appear to be distinct, they are in reality one (*ibid.*) when rightly considered (Paramārtha-cintāyārh).

<sup>5.</sup> Jāgad-rūpa, which is His form as effect.

<sup>6.</sup> Sanātana or that which has neither beginning nor end.

<sup>7.</sup> Bharga is the Āditya Deva in the solar circle possessed of various forms of greatness (Māhātyam).

<sup>8.</sup> Sarvasākṣīśa: that is, who sees and directs all Karma both good and evil (Bhāratī).

senses towards and in those acts, which lead to the attainment of Dharma, Artha, Kāma and Mokṣa¹.

# इत्यमर्थयुतां ब्रह्मविद्यामादिश्य सद्गुरुः। शिष्यं नियोजयेद्देवि गृहस्थाश्रमकर्मसु।। २२१।।

ityamarthayutām brahmavidyāmādiśya sadguruḥ/ śiṣyam niyojayeddevi gṛhasthāśramakarmasu//

इत्थमित्यादि। हे देवि इत्थमनेन प्रकारेणार्थयुतां ब्रह्मविद्यां गायत्रीमादिश्य भिक्षार्थमितस्ततो गमयित्वा च सद्गुरु: शिष्यं गृहस्थाश्रमकर्मसु नियोजयेत् प्रवर्त्तयेत्।

O Devī! the excellent Guru, having thus instructed the disciple, and explained to him the Divine Wisdom,<sup>2</sup> should direct him in the duties of a householder.

# ब्रह्मचर्योचितं वेशं वत्सेदानीं परित्यज। शाम्भवोदितमार्गेण देवान् पितृन् समर्चय।। २२२।।

brahmacaryocitam veśam vatsedānīm parityaja/ śāmbhavoditamārgeņa devān pitṛn samarcaya//

गृहस्थाश्रमकर्मसु शिष्यस्य प्रवर्त्तनमाह ब्रह्मचर्येत्यादिभि:। हे वत्स त्विमदानीं ब्रह्मचर्योचितं वेशं परित्यज शाम्भवोदितमार्गेण शम्भुप्रोक्तेन वर्त्मना देवान् पितृंश्च समर्चय सम्यक् पूजय।

"My Son! do thou now discard the garments of a Brahmacārī," and honour the Devas and Pitṛs<sup>4</sup> according to the way revealed by Śaṁbhu"<sup>5</sup>.

<sup>1.</sup> Piety or right conduct, Wealth, Fulfilment of Desire, and Liberation. Tāra-vyāhṛti-vācyo ; nḥ Sāvitryā jneya eva saḥ Jagad-rūpaśya savituḥ saṁsraṣṭur dīvyaṭo vibhoḥ Antargataṁ mahadvarco varaṇīyaṁ yatāmabhiḥ Dhyāyema tat paraṁ satyaṁ sarvavyāpi sanātanaṁ Yo bhargaḥ sarvasākṣiśo man-buddhīndriyāṇi naḥ Dharmārtha-kāma-mokṣeṣu prerayed viniyojayet.

<sup>2.</sup> Brama-vidyā contained in the Gāyatrī.

<sup>3.</sup> Studet. A Brahma-cārī is a studnt who lives a celibate life with his precetptor after his initiation until he qualified to enter upon the life of a householder.

<sup>4.</sup> Forefathers.

<sup>5.</sup> Siva.

# ब्रह्मविद्योपदेशेन पवित्रं ते कलेवरम्। प्राप्ता गृहस्थाश्रमिता तदुक्तं कर्म कल्पय।। २२३।।

brahmavidyopadesena pavitram te kalevaram/ prāptā gṛhasthāśramitā taduktam karma kalpaya//

ब्रह्मेत्यादि। हे वत्स ब्रह्मविद्योपदेशेन ते तव कलेवरं शरीरं पवित्रमासीत्। इदानीं प्राप्ता या गृहस्थाश्रमिता तदुक्तं कर्म कल्पय कुरु।

Thy body is sanctified by the instructions thou hast received in Divine Wisdom. Do thou, now that thou hast reached the stage of a householder, engage thyself in thy duties appropriate to that mode of life<sup>1</sup>.

# उपवीतद्वयं दिव्यवस्त्रालङ्करणानि च। गृहाण पादुकाछत्रं गन्धमाल्यानुलेपनम्।। २२४।।

upavītadvayam divyavastrālankaraṇāni ca/ gṛhāṇa pādukāchatram gandhamālyānulepanam//

उपवीतेत्यादि। हे वत्स त्विमदानीमुपवीतद्वयं द्वे उपवीते दिव्यानि वस्त्रालङ्करणानि च पादुकाछत्रमुपानहं छत्रं च गन्धमाल्यानुलेपनमिप गृहाण।

Put on two sacred threads,<sup>2</sup> two good pieces of cloth, jewels, shoes, umbrella, fragrant garland and disciple should then take off his Kāṣāya paste".

ततः काषायवसनं कृष्णाजिनसमन्वितम्। यज्ञसूत्रं मेखलाञ्च दण्डं भिक्षाकरण्डकम्।। २२५।। आचारादर्जितां भिक्षां समर्प्य गुरवे शिवे। शुद्धोपवीतयुगलं परिधायाम्बरे शुभे।। २२६।। गन्धमाल्यधरस्तूष्णीं तिष्ठेदाचार्यसन्निधौ। ततो गृहस्थाश्रमिणं शिष्यमेतद्वदेदगुरुः।। २२७।।

<sup>1.</sup> Āśrama.

<sup>2.</sup> i.e., two white cotton-threads. At the first part of the ceremony a thread of black-buck skin is put round the Brahma-cārī, which is afterwards removed. The cotton-thread has three strands. One is called Kāyadaṇḍa, another Vāg-daṇḍa, and the third Mano-daṇḍa—that is, controller of body, speech, and mind. They are also emblematic of the three Guṇas—Sattva, Rajas, and Tamas.

tatalı kāṣāyavasananı kṛṣṇājinasamanvitam/
yajñasūtranı mekhalāñca daṇḍanı bhikṣākaraṇḍakam//
ācārādarjitānı bhikṣānı samarpya gurave śive/
śuddhopavītayugalanı paridhāyāmbare śubhe//
gandhamālyadharastūṣṇīnı tiṣṭhedācāryasannidhau/
tato gṛhasthāśramiṇanı śiṣyametadvadedguruḥ//

तत इत्यादि। गुरुणैवमाज्ञापितः शिष्यः ततः परं काषायवसनं कषायेण रक्तं वस्त्रं कृष्णाजिनसमन्वितं यज्ञसूत्रं मेखलां दण्डं भिक्षाकरण्डकं भिक्षापात्रमाचारादर्जितां भिक्षाञ्च गुरवे समर्प्य दत्वा शुद्धोपवीतयुगलं शुभे अम्बरे वस्त्रे च परिधाय गन्धमाल्यधरः सन् तूष्णीमाचार्यसन्निधौ गुरुसमीपे तिष्ठेत्। ततो गृहस्थाश्रमिणं शिष्यं गुरुरेतद्वदेत्।

The cloth and his sacred thread of black-buck skin and his girdle, and give them and his staff, begging-bowl, and also what has been received by him in the shape of customary<sup>1</sup> alms, to his Guru.

He should then put on two sacred threads and two fine cloths,<sup>2</sup> and wear a garland of fragrant flowers, and perfume himself, and thereafter sit in silence near the Guru, who should address him as follows.

## जितेन्द्रियः सत्यवादी ब्रह्मज्ञानपरो भव। स्वाध्यायाऽऽश्रमकर्माणि यथाधर्मेण साधय।। २२८।।

jitendriyaḥ satyavādī brahmajñānaparo bhava/ svādhyāyā''śramakarmāṇi yathādharmeṇa sādhaya//

ननु गृहस्थाश्रमिणं शिष्यं गुरु: किं वदेदित्यपेक्षायामाह जितेन्द्रिय इत्यादि।

"Conquer the senses, be truthful and devoted to the acquisition of Divine Knowledge and the study of the Vedas, and discharge the duties of a householder according to the rules prescribed in the Dharma Śāstras".

<sup>1.</sup> The custom is that immediately after the investitute the friends and relatives should give him money as alms.

<sup>2.</sup> *i.e.*, he puts on a fine dhotī, or loin-cloth, and wraps an equally fine caddur, or sheet, round the upper part of his body.

<sup>3.</sup> The moral and legal Scriptures.

इत्यादिश्य द्विजं पश्चात् समुद्भवहुताशने। मायादिप्रणवान्तेन भूर्भुवःस्वस्त्रयेण च।। २२९।। हाययित्वा त्रिधाऽऽचार्यः स्विष्टिकृद्धोममाचरन्। दत्त्वा पूर्णाहुतिं भद्रे व्रतकर्म समापयेत्।। २३०।।

ityādiśya dvijam paścāt samudbhavahutāśane/ māyādipraṇavāntena bhūrbhuvaḥsvastrayeṇa ca// hāyayitvā tridhā''cāryaḥ sviṣṭikṛddhomamācaran/ dattvā pūrṇāhutim bhadre vratakarma samāpayet//

Having thus instructed the disciple, the Guru should make him offer three oblations into Fire in the name of Samud-bhava with the

#### Mantra

Hrīm: Earth, Firmament, Heaven: Om.1

He should then himself perform Sviṣṭa-kṛt Homa,<sup>2</sup> and then, O Gentle One! he should bring the investiture ceremony to a close by offering the Complete Oblation<sup>23</sup>.

जीवसेकादिसंस्कारा व्रतान्ताः पितृतो नव। उद्घाहः पितृतो वापि स्वतोऽपि सिध्यति प्रिये।। २३१।।

jīvasekādisamskārā vratāntāh pitṛto nava/ udvāhaḥ pitṛto vāpi svato'pi sidhyati priye//

इतीत्यादि। द्विजं द्विजत्वशालिनं शिष्यिमित्यादिश्य आज्ञाप्य पश्चात् समुद्भवहुताशने समुद्भवाख्ये वह्नौ मायादिप्रणवान्तेन हीँ बीजादिना ओँ कारान्तेन भूर्भुव: स्वस्त्रयेण मन्त्रेण त्रिधा त्रिवारं शिष्येण हावियत्वा च स्विष्टकृतं होममाचरन्नाचार्य: पूर्णाहुतिं दत्त्वा व्रतकर्म यज्ञोपवीतिक्रयां समापयेत्।

Beloved! all nine ceremonies, from the Jīvaseka<sup>4</sup> to Upanayana<sup>5</sup> are performed by the father alone.

<sup>1.</sup> Literally, with the three Bhūḥ, Bhuvaḥ, Svaḥ, preceded by Māyā, and followed by Praṇava—that is, Hrīṁ, Bhūr Bhuvaḥ, Svaḥ, Oṁ, or the three planes—terrestrial, atmospheric, and celestial.

<sup>2.</sup> See p. 512, verse 48 et seq.

<sup>3.</sup> Pūrņāhuti.

<sup>4.</sup> *Vide,* v.

<sup>5.</sup> Ibid.

The ceremony relating to marriage may be performed either by the father or by the bridegroom himself.

विवाहाहि कृतस्नानः कृतनित्यक्रियः कृती। पञ्चदेवान् समभ्यर्च्य गौर्यादिमातृकास्तथा। वसोर्धारां कल्पयित्वा वृद्धिश्राद्धं समाचरेत्।। २३२।।

vivāhāhni kṛtasnānaḥ kṛtanityakriyaḥ kṛtī/ pañcadevān samabhyarcya gauryādimātṛkāstathā/ vasordhārām kalpayitvā vṛddhiśrāddham samācaret// अथोद्वाहक्रियाविधिमाह विवाहाद्वीत्यादिभि:।

The pious man should on the day of marriage perform his ablutions and finish his daily duties, and should then worship the five Devas and the Divine Mothers, Gaurī and others, and making the Vasu-dhārā,<sup>1</sup> do Vṛddhi-Śrāddha<sup>2</sup>.

## रात्रौ प्रतिश्रुतं पात्रं गीतवाद्यपुरःसरम्। छायामण्डपमानीय उपवेश्य वरासने।। २३३।।

rātrau pratiśrutam pātram gītavādyapuraḥsaram/ chāyāmaṇḍapamānīya upaveśya varāsane//

At night the betrothed bridegroom, preceded by vocal and instrumental music, should be brought to the Chāyā-maṇḍapa<sup>3</sup> and seated on an excellent seat.

# वासवाभिमुखं दाता पश्चिमाभिमुखो विशेत्। आचम्य स्वस्तिमृद्धिञ्च कथयेद्बाह्मणैः सह।। २३४।।

vāsavābhimukham dātā paścimābhimukho viśet/ ācamya svastimṛddhiñca kathayedbrāhmaṇaiḥ saha//

रात्रावित्यादि। ततः प्रतिश्रुतमङ्गीकृतं पात्रं वरं गीतवाद्यपुरःसरं यथा स्यात्तथा रात्रौ छायामण्डपमानीय वरासने श्रेष्ठे पीटे वासवाभिमुखं पूर्वाभिमुखमुपवेश्य च कन्याया दाता पश्चिमाभिमुखो भूत्वा विशेत्। पश्चिमाभिमुख उपविष्टो दाता आचम्याचमनं कृत्वा कर्त्तव्येऽस्मिन् शुभविवाहकर्म्मणि स्वस्ति भवन्तो ब्रुवन्त्वित्युक्त्वा ब्राह्मणै: सह स्वस्ति

<sup>1.</sup> *Vide* p. 522, note 2.

<sup>2.</sup> Vide p. 539, n. 7.

<sup>3.</sup> i.e., the pandal (see ante).

न इन्द्रो बृद्धश्रवा इत्यादि स्वस्तिं कथयेत्। ततः कर्तव्येऽस्मिन् शुभविवाहकर्मणि ऋद्धिभवन्तोऽधिबुवन्त्वित्युक्त्वा तैरेव सह ऋध्यताम् ऋध्यताम् ऋध्यताम् इत्यृद्धिश्च कथयेत् वाचयेत्।

The bridegroom should sit<sup>1</sup> facing the East,<sup>2</sup> and the giver of the bride should face the west, and the latter, after rinsing his mouth, should, with the assisting Brāhmaṇas, ask for the words "Svasti" and "Rddhi"<sup>3</sup>.

# साधुप्रश्नं वरं पृच्छेदर्चनाप्रश्नमेव च। वरात् प्रश्नोत्तरं नीत्वा पाद्याद्यैर्वरमर्चयेत्।। २३५।।

sādhupraśnam varam pṛcchedarcanāpraśnameva ca/ varāt praśnottaram nītvā pādyādyairvaramarcayet//

साध्वित्यादि। ततो दाता साधु भवानास्तामिति साधुप्रश्नं भवन्तमर्चियष्याम इत्यर्चनाप्रश्नञ्च वरं पृच्छेत्। ततो वरात् साध्वहमासे इति ओमर्चयेति च प्रश्नोत्तरं नीत्वा समादाय पाद्याद्यैर्वरमर्चयेत् पूजयेत् पाद्यादीनि वराय सर्मपयेदित्यर्थः।

The giver of the bride should ask after the bridegroom's welfare, and ask also his permission to honour him, and upon receiving his answer should honour him by the offer of water for his feet and the like<sup>4</sup>,

2. Ordinarily a giver sits with face to East, and the person to whom the gift is given sits with his face to the North. But in the case of the gift of the bride in marriage the rule is as in the text.

<sup>1.</sup> At the time of the actual ceremony.

<sup>3.</sup> i.e., one party says, Svasti-vācana ("Be it well"), to which the others reply Rdhyatām ("May it be well done"): words of benediction and prosperity. The giver of the bride first asks for Puṇyāha-vācana—that is, he calls upon those present to declare that the time is auspicious. Upon their so declaring, the given then asks for Vrddhi-vācana—that is, he calls upon them to express their wish that the marriage may prove prosperous. On their saying, "May it be prosperous," the giver lastly asks them to say the word of benediction (Svasti-vācana, "Be it well"). The following Mantra is then recited: "May Indra who listens to the wise, bless us. May Pūṣā the all-knowing bless us. May Tārkṣya (Aruṇa), the fellow of whose chariot-wheel is ever unbroken, bless us. May Bṛhaspati bless us; Om Svasti, Om Svasti, Om Svasti."

<sup>4.</sup> Pādya, etc.

# समर्पयामि वाक्येन देयद्रव्यं समर्पयेत्। पादयोरर्पयेत् पाद्यं शिरस्यर्घ्यं निवेदयेत्।। २३६।।

samarpayāmi vākyena deyadravyam samarpayet/ pādayorarpayet pādyam śirasyarghyam nivedayet//

And saying, "I give this to you," let him give bridegroom the gifts. The water should be given at the feet and the oblation at the head.

# आचम्यं वदने दद्यात् गन्धं माल्यं सुवाससी। दिव्याभरणरत्नानि यज्ञसूत्रं समर्पयेत्।। २३७।।

ācamyam vadane dadyāt gandham mālyam suvāsasī/ divyābharaṇaratnāni yajñasūtram samarpayet//

ननु केन वाक्येन कुल कुत्र वा अङ्गे पाद्यादिकं समर्पयेदित्याकाङ्क्षायामाह समर्पयामीत्यादि। तुभ्यमिदं समर्पयामीति वाक्येन पाद्यादिदेयद्रव्यं वराय सर्मयेत्।

Articles for the rinsing of the mouth should be offered at the mouth, and then scents, garlands, two pieces of good cloth, beautiful ornaments and gems, and a sacred thread should be given to the bridegroom.

# ततस्तु भाजने कांस्ये कृत्वा दिध घृतं मधु। समर्पयामि वाक्येन मधुपर्कं करेऽर्पयेत्।। २३८।।

tatastu bhājane kāmsye kṛtvā dadhi ghṛtam madhu/ samarpayāmi vākyena madhuparkam kare'rpayet//

ततस्त्वित्यादि। ततस्तु कांस्ये भाजने दिध घृतं मधु च कृत्वा तुभ्यं समर्पयामीति वाक्येन मधुपर्कं वरस्य करे दक्षिणे हस्ते समर्पयेत्।

The giver should make Madhuparka by mixing together curd, ghee, and honey in a bell-metal cup, and place it in the hand of the bridegroom with the words, "I give you".

वरोऽपि पात्रमादाय वामे पाणौ निधाय च। दक्षाङ्गुष्ठानामिकाभ्यां प्राणाहुत्युक्तमन्त्रकै:।। २३९।।

<sup>1.</sup> This is said with each gift.

<sup>2.</sup> Pādya:

<sup>3.</sup> Arghya.

# पञ्चधाघाय तत्पात्रमुदीच्यां दिशि धारयेत्। मधुपर्कं समप्येवं पुनराचामयेद्वरम्।। २४०।।

varo'pi pātramādāya vāme pāṇau nidhāya ca/dakṣāṅguṣṭhānāmikābhyāṁ prāṇāhutyuktamantrakaiḥ//pañcadhāghrāya tatpātramudīcyāṁ diśi dhārayet/madhuparkaṁ samarpyaivaṁ punarācāmayedvaram//

वरोऽपीत्यादि। वरोऽपि मधुपर्कपात्रमादाय गृहीत्वा वामे पाणौ निधाय संस्थाप्य च दक्षाङ्गुष्ठानामिकाभ्यामङ्गुलिभ्यां प्राणाय स्वाहेत्यादिकै: प्राणाहुत्युक्तमन्त्रै: पञ्चधा पञ्चवारं मधुपर्कमाघ्राय तत्पात्रं मधुपर्कपात्रमुदीच्यामुत्तरस्यां दिशि धारयेत्। एवं वराय मधुपर्कं समर्प्य पुनर्वरमाचामयेत्।

The bridegroom, after raking it, should place the cup in his left hand, and, dipping the thumb and ring fingers of his right hand into the Madhuparka, should smell it five times, reciting meanwhile the Prāṇāhuti Mantra, and then place the cup on his north. Having offered the Madhuparka, the bridegroom should be made to rinse his mouth.

दूर्वाक्षताभ्यां जामातुर्विधृत्य जानु दक्षिणम्।
स्मृत्वा विष्णुं तत्सदिति मासपक्षतिथीस्ततः।। २४१।।
समुिल्लख्य निमित्तानि वृणुयाद्वरमुत्तमम्।
गोत्रप्रवरनामानि प्रत्येकं प्रिपतामहात्।। २४२।।
पष्ठ्यन्तानि समुच्चार्य वरस्य जनकाविध।
द्वितीयान्तं वरं ब्रूयात् गोत्रप्रवरनामिभः।। २४३।।
तथैव कन्यामुिल्लख्य ब्राह्मोद्वाहेन पण्डितः।
दातुं भवन्तमित्युक्त्वा वृणेऽहमिति कीर्त्तयेत्।। २४४।।

dūrvākṣatābhyām jāmāturvidhṛtya jānu dakṣiṇam/ smṛtvā viṣṇum tatsaditi māsapakṣatithīstataḥ// samullikhya nimittāni vṛṇuyādvaramuttamam/ gotrapravaranāmāni pratyekam prapitāmahāt// ṣaṣṭhyantāni samuccārya varasya janakāvadhi/ dvitīyāntam varam brūyāt gotrapravaranāmabhiḥ//

i.e., Prāṇāya Svāhā, Apānāya Svāhā, Samānāya Svāhā, Udānāya Svāhā, Vyānāya Svāhā (see p. 379, note 3).

tathaiva kanyāmullikhya brāhmodvāhena paṇḍitaḥ/dātum bhavantamityuktvā vṛṇe'hmiti kīrttayet//

दूर्वेत्यादि। ततो जामातुर्वरस्य दक्षिणं जानु विधृत्य प्रथमतो विष्णुं स्मृत्वा ततस्तत्सदिति समुल्लिख्योच्चार्यं ततो मासप्रभृतीनि निमित्तानि समुल्लिख्यं ततो वरस्य प्रपितामहात् प्रपितामहमारभ्य जनकावधेर्जनकपर्यन्तस्य त्रिपुरुषस्य प्रत्येकं षष्ठ्यन्तानि गोत्रप्रवरनामानि समुच्चार्यं ततो गोत्रप्रवरनामिभिविशिष्टं द्वितीयान्तं वरं ब्रूयात्। ततस्तथैव कन्यायाः प्रपितामहादेर्जनकपर्यन्तस्य त्रिपुरुषस्य षष्ठ्यन्तानि गोत्रप्रवरनामान्युल्लिख्य ततो गोत्रप्रवरनामभिविशिष्टं द्वितीयान्तं कन्यामुल्लिख्य ततो ब्राह्मोद्वाहेन दातुं भवन्तमित्युक्त्वा पण्डितः सम्प्रदाता वृणेऽहमिति कीर्त्तयेत्। योजनया विष्णुरो तत्सत् ओ अद्यामुकमास्यमुकपक्षेऽमुकितिथावमुकराशिस्थिते भास्करेऽमुकगोत्रः श्रीमदमुक-देवशर्मा अमुक गोत्रस्य अमुकप्रवरस्य श्रीमदमुकन्देवशर्मणः प्रपौत्रम् अमुकगोत्रस्य श्रीमदमुकदेव-शर्मणः पुत्रम् अमुकगोत्रम्य अमुकगोत्रस्य श्रीमदमुकदेवशर्मणः पुत्रम् अमुकगोत्रस्य श्रीमदमुकदेवशर्मणः प्रत्रम् अमुकगोत्रस्य श्रीमदमुकदेवशर्मणः प्रत्रम् श्रीमदमुकदेवशर्मणः प्रत्रीम् अमुकगोत्रस्य श्रीमदमुकदेवशर्मणः प्रत्रीममुकप्रवरस्य श्रीमदमुकदेवशर्मणः प्रत्रीम् अमुकगोत्रस्य श्रीमदमुकदेवशर्मणः प्रत्रीममुकगोत्रस्यामुकप्रवरस्य श्रीमदमुकदेवशर्मणः प्रत्रीम् अमुकगोत्रस्य श्रीमदमुकदेवशर्मणः प्रत्रीम् अमुकगोत्रस्य श्रीमदमुकदेवशर्मणः प्रत्रीम् अमुकगोत्रस्य श्रीमदमुकप्रवराममुकीं देवीं कन्यां ब्राह्मोद्वाहेन दातुं भवन्तमहं वृणे इति वाक्यं जातम्। अनेन वाक्येन दूर्वाक्षताभ्यामुत्तमं वृणुयात्।

The giver of the daughter should then, holding Dūrvā and Akṣata,¹ touch the right knee of the bridegroom with his hand, and then, first meditating on Viṣṇu and saying "Tat Sat,"² he should mention the name of the month, the Pakṣa,³ and Tithi,⁴ motive⁵ and then the Gotra⁶ and Pravara² of the bridegroom

<sup>1.</sup> Dūrvā Grass and sun-dried rice.

<sup>2.</sup> See p. 52, note 3.

<sup>3.</sup> The lunar month is divided into two Pakṣas (which literally means turn or wing)—the Śukla (= white or light) and the Kṛṣṇa (=black or dark).

<sup>4.</sup> Each half of a lunar month is divided into fifteen Tithis, or lunar days.

<sup>5.</sup> Nimittāni; *i.e.*, the motive or object with which the gift is made. The giving away of a girl in marriage is an act of merit and usually the giver of the bride says "For the attainment of imperishable heaven" or like pious wish.

<sup>6-7.</sup> Gotra means lineage, descent, family. The Gotra of each family is derived from its founder (Adi-purusa). Manu speaks of eight Gotras,

and the names of his ancestors in the possessive case one by one, from the great-grandfather, beginning with the last, and ending with the father. The bridegroom's name should be said in the objective case along with his Gotra and Pravara. Then he says the bride's name and the names of her ancestors, their Gotra, and so forth; and he should then say: "I honour thee with the object of giving her to thee in Brāhma marriage".<sup>2</sup>

वृतोऽस्मीति वरो ब्रूयात् ततो दाता वदेद्वरम्। यथाविहितमित्युक्त्वा विवाहकर्म कुर्विति। वरो ब्रुयात् यथाज्ञानं करवाणि तदुत्तरम्।। २४५।।

vṛto'smīti varo brūyāt tato dātā vadedvaram/ yathāvihitamityuktvā vivāhakarma kurviti/ varo brūyāt yathājñānam karavāṇi taduttaram//

वृत इत्यादि। ततो वृतोऽस्मीति वरो ब्रूयात्। ततो दाता यथाविहितमित्युक्त्वा विवाहकर्म कुरु इति वरं वदेत् यथाविहितं विवाहकर्म कुर्विति जामन्तरं ब्रूयादित्यर्थः। ततो यथाज्ञानं विवाहकर्म करवाणीति तदुत्तरं वरो ब्रूयात्।

The bridegroom should then say: "I am honoured." The giver upon this should say, "Perform the ordained marriage

and the *Dharma-pradīpa* of forth-two Gotras. Castes other than Brāhmaṇas derive their Gotra and Pravara from their Gurus. Pravara means well-known, excellent, illustrious. Thus, in Jamadagni-Gotra, the Pravaras the Jamadagni, Aurva, and Vasiṣṭha. In Bhāradvāja Gotra they are Bhāradvāja, Aṅgiras, and Bārhaspatya. In each Gotra there are usually three or five Pravara Puruṣas (illustrious men). Pravara is, therefore, the branch of a Gotra names after a distinguished member of it. A person, therefore, has both a Gotra and a Pravara from which he is descended.

<sup>1.</sup> As follows: The great-grandson of A, the grandson of B, the son of C, D, him I honour. The Gotra and Pravara should be mentioned.

<sup>2.</sup> Thus: I, A (the giver), give to thee, B (the bridegroom), the great-grandson of C of W Gotra and X Pravara, the grandson of D of W Gotra and X Pravara, the son of E of W gotra and X Pravara, F. I give to thee, (name of bride) of Y Gotra and Z Pravara, the great-granddaughter of G of Y Gotra and Z Pravara, the granddaughter of N of Y Gotra and Z Pravara, the daughter of I of Y Gotra and Z Pravara in Brāhma marriage.

rites," and the bridegroom should then say: "I will do it to the best of my knowledge".

# ततः कन्यां समानीय वस्त्रालङ्कारभूषिताम्। वस्त्रान्तरेण संच्छद्य स्थापयेद्वरसम्मुखम्।। २४६।।

tataḥ kanyām samānīya vastrālankārabhūṣitām/ vastrāntareṇa samcchādya sthāpayedvarasammukham//

तत इत्यादि । ततः परं वस्त्रालङ्कारभूषितां कन्यां वस्त्रान्तरेण संच्छद्य गृहात् समानीय वरसम्मुखं स्थापयेत् ।

The bride, adorned with beautiful clothes and jewels, and covered with another piece of cloth, should then be brought and placed in front of the bridegroom.

#### पुनर्वरं समभ्यर्च्य वासोऽलङ्करणादिभिः। वरस्य दक्षिणे पाणौ कन्यापाणिं नियोजयेत्।। २४७।।

punarvaram samabhyarcya vāso'lankaraṇādibhiḥ/ varasya dakṣiṇe pāṇau kanyāpāṇim niyojayet//

पुनिरत्यादि। ततो दाता वासोऽलङ्करणादिभिर्वरं पुन: समभ्यर्च्य वरस्य दक्षिणे पाणौ कान्यापाणि कन्यायां दक्षिणं हस्तं नियोजयेत् स्थापयेत्।

The giver of the bride should once again show his respect to the bridegroom by the present of clothes and ornaments, and join the right hand of the bridegroom with that of the bride.

# तन्मध्ये पञ्चरलानि फलताम्बूलमेव वा। दत्त्वाऽर्चयित्वा तनयां वराय विदुषेऽर्पयेत्।। २४८।।

tanmadhye pañcaratnāni phalatāmbūlameva vā/dattvā'rcayitvā tanayām varāya viduṣe'rpayet//

तन्मध्ये इत्यादि। ततस्तन्मध्ये पञ्चरत्नानि फलताम्बूलमेव वा दत्वा तनयां पुत्रीमर्चयित्वा विदुषे धीमते वरायार्पयेत् दद्यात्।

He should place in their joined hands five gems or a fruit and a  $p\bar{a}n$ -leaf, and having saluted the bride, should consign her to his hands.

प्राग्वित्रपुरुषाख्यानं निमित्ताख्यानमेव च। आत्मनः काममुद्दिश्य चतुर्ध्यनतं वरं वदेत्।। २४९।। कन्याभिधां द्वितीयान्तामर्चितां समलङ्कृताम्। साच्छादनां प्रजापतिदेवताकामुदीरयन्।। २५०।। तुभ्यमहमिति प्रोच्य दद्यात् सम्प्रददे वदन्। वरः स्वस्तीति स्वीकुर्यात् सम्प्रदाता वरं वदेत्।। २५१।।

prāgvattripuruṣākhyānam nimittākhyānameva ca/ ātmanaḥ kāmamuddiśya caturthyanatam varam vadet// kanyābhidhām dvitīyāntāmarcitām samalankṛtām/ sācchādanām prajāpatidevatākāmudīrayan// tubhyamahamiti procya dadyāt sampradade vadan/ varaḥ svastīti svīkuryāt sampradātā varam vadet//

ननु केन वाक्येन वराय कन्या समर्पयितव्येत्याकाङ्क्षायामाह प्राग्वदित्यादि। प्राग्वत् पूर्ववत् त्रिपुरुषाख्यानं निमित्ताख्यानञ्च कृत्वाऽऽत्मनः काममप्युद्दिश्य ततश्चतुर्थ्यन्तं वरं वदेत्। ततो द्वितीयान्तामर्चितां समलङ्कृतां साच्छदनां प्रजापितदेवताकां कन्याभिधामुदीरयंस्तुभ्यमहमिति प्रोच्य ततः सम्प्रददे इति वदंस्तनयां दद्यात्। योजनया विष्णुरो तत्सत् ओ अद्यामुकमास्यमुकपक्षेऽमुकतिथावमुकराशिस्थिते भास्करेऽमुकाभिष्टासिद्धिकामोऽमुकगोत्रः श्रीमदमुकशर्माऽमुकगोत्रस्याऽमुकप्रवरस्य श्रीमदमुकदेव-गामणः प्रपौत्राय अमुकगोत्रस्याऽमुकप्रवरस्य श्रीमदमुकदेवशर्मणः पौत्राय अमुकगोत्रस्या-मुकप्रवरस्य श्रीमदमुकदेवशर्मणः पुत्राया अमुकगोत्रायाऽमुकप्रवराय श्रीमतेऽमुकदेवशर्मणः पुत्रीममुकगोत्रस्याऽमुकप्रवरस्य श्रीमदमुकदेवशर्मणः पुत्रीममुकगोत्रस्याभुकप्रवरस्य श्रीमदमुकदेवशर्मणः पुत्रीममुकगोत्राममुकप्रवरस्य श्रीमदमुकदेवशर्मणः पुत्रीममुकगोत्राममुकप्रवरम्य श्रीमदमुकदेवशर्मणः पुत्रीममुकगोत्राममुकप्रवर्गमिक्तं समलङ्कृतां साच्छदनां प्रजापितदेवताकाममुकीं देवीमेनां कन्यां तुभ्यमहं सम्प्रददे इति वाक्येन विदुषे वराय तनयां समर्पयेदित्यर्थः। वरः स्वस्तीत्युक्त्वा भार्यां स्वीकुर्यात्। ततः सम्प्रदाता वरं वदेत्।

At the time of giving the bride the giver should, as before, mention his name in the nominative case, and should state his wish, and should also mention the names of the three ancestors of the bridegroom, with their Gotras, all in the possessive case, as before.

He should then mention the name of the bridegroom in the dative singular, and then the names of the three ancestors of the bride, with their Gotras, etc., in the possessive case. At the time of mentioning the bride's name in the objective singular

Kāma, viz., that this is done for the attainment of the three Puruṣārthas—Dharma, Kāma, Artha.

he should say after that, "The honoured, adorned, clothed, and Prajāpati-devatāka," and saying, "to thee I give," he should give away the bride. The bridegroom should, by saying "Svasti," agree to take her as his wife.

# धर्मे चार्थे च कामे च भवता भार्यया सह। वर्तितव्यं वरो बाढमुक्त्वा कामस्तुतिं पठेत्।। २५२।।

dharme cārthe ca kāme ca bhavatā bhāryayā saha/vartitavyaṃ varo bāḍhamuktvā kāmastutiṁ paṭhet//

सम्प्रदाता वरं प्रति किं वदेदित्यपेक्षायामाह धर्मे चेत्यादि। हे जामात: धर्मे चार्थे च कामे च भार्यया सह भवता वर्तितव्यम्। ततो वरो बाढिमत्युक्त्वा कामस्तुतिं पठेत्। बाढमङ्गीकरणम्। भृशप्रतिज्ञयोर्बाढमित्यमर:।

Let the giver then say, "In Dharma,<sup>3</sup> in Artha,<sup>4</sup> in Kāma,<sup>5</sup> thou should be with thy wife"; and the bridegroom should reply, saying, "So I shall," and then recite the praise of Kāma<sup>6</sup>.

## दाता कामो गृहीताऽपि कामायाऽदाच्च कामिनीम्। कामेन त्वां प्रगृह्णामि कामः पूर्णोऽस्तु चावयोः।। २५३।।

dātā kāmo gṛhītā'pi kāmāyā'dācca kāminīm/ kāmena tvām pragṛhṇāmi kāmaḥ pūrṇo'stu cāvayoḥ//

कामस्तुतिमेवाह दाता काम इति। कामो दाता भवति काम एव गृहीता भवति काम: कामाय कामिनीमदात् हे भार्ये कामेन त्वामहं प्रगृह्णामि आवयो: काम: पूर्णोऽस्तु।

#### Mantra

It is Kāma who gives and Kāma who accepts. It is Kāma who has taken the Kāminī<sup>7</sup> for the satisfaction of Kāma. Prompted by Kāma, I take thee. May both our Kāma<sup>8</sup> be fulfilled<sup>9</sup>.

<sup>1.</sup> As adjective of her name, meaning She who is dedicated or belongs to Prajāpati (the Lord of Procreation).

<sup>2.</sup> Su+asti=it is well. See p. 581, note 3.

<sup>3.</sup> Religious observances.

<sup>4.</sup> Worldly affairs.

<sup>5.</sup> Enjoyment.

<sup>6.</sup> The God of Love. Kama means also desire.

<sup>7.</sup> Woman.

<sup>8.</sup> Desire of Bride the Bridegroom.

<sup>9.</sup> That is, the giver has expressed his desire or wish (Kāma). The

ततो वदेत् सम्प्रदाता कन्यां जामातरं प्रति। प्रजापतिप्रसादेन युवयोरभिवाञ्छितम्। पूर्णमस्तु शिवञ्चास्तु धर्मं पालयतं युवाम्।। २५४।।

tato vadet sampradātā kanyām jāmātaram prati/ prajāpatiprasādena yuvayorabhivāñchitam/ pūrņamastu śivañcāstu dharmam pālayatam yuvām//

तत इत्यादि। ततः कामस्तुतिपठनादनन्तरं सम्प्रदाता कन्यां जामातरं वरञ्च प्रति वदेत्। किं वदेदित्यपेक्षायामाह प्रजापतिप्रसादेनेत्यादि।

The giver should then, addressing the son-in-law and the daughter, say: "May, by the grace of Prajāpati, the desire of you both be accomplished. May you two fare well. Do you two together perform the religious observances".

तत आच्छाद्य वस्त्रेण सम्प्रदाता सुमङ्गलैः। परस्परशुभालोकं कारयेद्वरकन्ययोः।। २५५।।

tata ācchādya vastreņa sampradātā sumaṅgalaiḥ/ parasparaśubhālokaṁ kārayedvarakanyayoḥ//

तत इत्यादि। तत: सम्प्रदाता वस्त्रेण वरकन्ये आच्छाद्य सुमङ्गलैर्गीतवाद्यादि-भिर्वरकन्ययो: परस्परशुभालोकं कारयेत्।

Then both the bride and bridegroom, to the accompaniment of music and blowing of conch-shells, should be covered with the cloth, so that they may have their first auspicious glance at one another.

ततो हिरण्यरत्नानि यथाशक्त्यनुसारतः। जामात्रे दक्षिणां दद्यादच्छिद्रमवधारयेत्।। २५६।।

tato hiraṇyaratnāni yathāśaktyanusārataḥ/ jāmātre dakṣiṇām dadyādacchidramavadhārayet//

 Literally, "Protect the Dharma," by which is meant "Perform pious and religous acts".

bridegroom desires and, prompted by desire for Dharma and Artha, takes the Kāminī, which literally means a passionate, and then any, woman. It is the Kāma or wish of the father to give and the Kāma of the bridegroom is to accept.

तत इत्यादि। तत ओँ अद्योत्यादि कृतस्यास्य शुभिववाहकर्मणः साङ्गत्वार्थं हिरण्यादिदक्षिणाममुकगोत्रायामुकदेवशर्मणे वराय तुभ्यमहं सम्प्रददे इति वाक्येन सम्प्रदाता जामात्रे यथाशक्त्यनुसारतो हिरण्यरत्नानि दक्षिणां दद्यात्। ततः कृतिमदं शुभिववाहकर्माऽच्छिद्रमस्तु इत्यवधारयेत्।

Then gold and jewels, according to the giver's means, should be offered to the son-in-law as presents. The giver should then think to himself that the ceremony has been faultlessly done<sup>1</sup>.

# वरस्तु भार्यया सार्द्धं तद्रात्रौ दिवसेऽपि वा। कुशण्डिकोक्तविधिना विद्वस्थापनमाचरेत् ।। २५७।।

varastu bhāryayā sārddham tadrātrau divase'pi vā/ kuśaṇḍikoktavidhinā vahnisthāpanamācaret//

The bridegroom either, on the same night or the day following, should establish fire, according to the rules of Kuśaṇḍikā<sup>2</sup>.

# योजकाख्यः पावकोऽत्र प्राजापत्यश्चरुः स्मृतः। धारान्तं कर्म सम्पाद्य दद्यात् पञ्चाहुतीर्वरः।। २५८।।

yojakākhyaḥ pāvako'tra prājāpatyaścaruḥ smṛtaḥ/dhārāntaṁ karma sampādya dadyāt pañcāhutīrvaraḥ//

वरस्त्वित्यादि। तदनन्तरमिति शेष:। दिवसेऽपि वा तस्या एव रात्रे: परस्मिन् दिने वा। अत्र विवाहकर्मणि।

The fire that is made in this Kuśaṇḍikā is called Yojaka,<sup>3</sup> and the Caru<sup>4</sup> which is cooked is called Prājāpatya.<sup>5</sup> After performing Dhārā Homa<sup>6</sup> in the fire, the bridegroom should offer five oblations.

As should be done in every ceremony for the Tṛpti (satisfaction) of the Parama-puruṣa; for, if the worshipper is satisfied, the Brahman in him is satisfied.

<sup>2.</sup> Vide p. 521, verse 70.

<sup>3.</sup> The Uniter.

<sup>4.</sup> See p. 521, verse 71.

<sup>5.</sup> Relating to, or dedicated to, Prajāpati (the Lord of Procreation).

<sup>6.</sup> See p. 511, verse 45.

# शिवं दुर्गां तथा विष्णुं ब्रह्माणं वज्रधारिणम्। ध्यात्वैकैकं समुद्दिश्य जुहुयात् संस्कृतेऽनले।। २५९।।

śivam durgām tathā viṣṇum brahmāṇam vajradhāriṇam/ dhyātvaikaikam samuddiśya juhuyāt samskṛte'nale//

ननु कान्देवानुद्दिय सभार्यो वरः पञ्चाहुतीर्दद्यादित्यपेक्षायामाह शिवमित्यादि।

The oblation should, after meditation upon Śiva, Durgā, Brahmā, Viṣṇu, and the Carrier of Thunder, be made to them one after the other, singly, in the sanctified fire.

भार्यायाः पाणियुगलं गृह्णीयादित्युदीरयन्। पाणिं गृह्णामि सुभगे गुरुदेवरता भव। गार्हस्थ्यं कर्म धर्मेण यथावदनुशीलय।। २६०।।

bhāryāyāḥ pāṇiyugalaṁ gṛhṇīyādityudīrayan/ pāṇiṁ gṛhṇāmi subhage gurudevaratā bhava/ gārhasthyaṁ karma dharmeṇa yathāvadanusīlaya//

भार्याया इति । ततो वर इति वक्ष्यमाणं मन्त्रमुदीरयन् कीर्त्तयन् भार्यायाः पाणियुगलं गृह्णीयात् । तमेव मन्त्रमाह पाणिं गृह्णामि सुभगे इत्यादि ।

Taking both his wife's hands, the husband should say: "I take thy hands O fortunate one! Do thou be devoted to the Guru and the Devatās, and duly perform thy household duties according to the religious precepts".

# घृतेन स्वामिदत्तेन लाजैभ्रात्राहृतैः शिवे। प्रजापतिं समुद्दिश्य दद्यात् वेदाहुतीर्वधूः।। २६१।।

ghṛtena svāmidattena lājairbhrātrāhṛtaiḥ śive/ prajāpatim samuddiśya dadyāt vedāhutīrvadhūḥ//

घृतेनेत्यादि। हे शिवे ततो वधूर्भायां स्वामिदत्तेन घृतेन भ्रात्राहतैर्दत्तैर्लाजैश्च प्रजापतिं समुद्दिश्य वेदाहुतीश्चतस्र आहुतीर्दद्यात्।

<sup>1.</sup> Vajradhārī, that is, Indra.

She is so addressed not because She is fortunate in having him as a
husband but because her good fortune will make him fortunate. The
wife is called Gṛhalakṣmī or Devī of prosperity in the husband's house
(Gṛha). Cf., Gṛheśvarī in v. 266, post.

The wife should then, with ghee given by the husband, and fried paddy<sup>1</sup> given by her brother, make four oblations in the name of Prajāpati.

प्रदक्षिणीकृत्य विह्ममुत्थाय भार्यया सह। दुर्गां शिवं रमां विष्णुं ब्राह्मीं ब्रह्माणमेव च। युग्मं युग्मं समुद्दिश्य त्रिस्त्रिधा हवनं चरेत्।। २६२।।

pradakṣiṇīkṛtya vahnimutthāya bhāryayā saha/ durgām śivam ramām viṣṇum brāhmīm brahmāṇameva ca/ yugmam yugmam samuddiśya tristridhā havanam caret//

प्रदक्षिणीकृत्येत्यादि। ततो वरो भार्यया सहोत्थाय विह्नं प्रदक्षणीकृत्य दुर्गां शिवञ्च रमां विष्णुञ्च ब्राह्मीं ब्रह्माणमेव च युग्मं युग्मं समुच्चार्य त्रिस्त्रिधा त्रिवारं त्रिवारं हवनं चरेत् कुर्यात्।

The husband should then rise from his seat with his wife and go round the Fire with her and offer oblation to Durgā and Śiva, Ramā and Viṣṇu, Brahmī and Brahmā, three times to each couple.

# अश्ममण्डलिकासप्तारोहौ कुर्यादमन्त्रकम्। निशायां चेत् तदा स्त्रीभिः पश्येद् ध्रुवमरुन्धतीम्।। २६३।।

aśmamaṇḍalikāsaptārohau kuryādamantrakam/ niśāyāṁ cet tadā strībhiḥ paśyed dhruvamarundhatīm//

अश्ममण्डलिकेत्यादि । ततः सभार्यो वरोऽमन्त्रकं मन्त्रवर्जितमेवाश्ममण्डलिका-सप्तारोहौ पाषाणरोहणं सप्तमण्डलिकारोहञ्च कुर्यात् । चेत् यदि निशायां तदारोहौ कुर्यात्तदा स्त्रीभिः परिवृतः सभार्यो वरो ध्रुवमरुन्धतीञ्च पश्येत् ।

Then, without reciting any Mantra, the bride should step on a stone, and, standing thereon, the bride should take seven steps. If the Kuśaṇḍikā ceremony is performed at night, the

<sup>1.</sup> Lāja.

<sup>2.</sup> This is called the Aśmārohaṇa or Śilārohaṇa and Saptamaṇḍalagamana or Sapta-padī-gamana. Until these seven steps are taken, the marriage is not complete. At each step a Mantra is uttered.

<sup>3.</sup> See p. 521, verse 70.

bride and bridegroom, surrounded by the ladies present, should gaze upon the stars Dhruva and Arundhati<sup>1</sup>.

प्रत्यावृत्यावसने सम्यगुपविश्य वरस्तदा। स्विष्टिकृद्धोमतः पूर्णाहुत्यन्तेन समापयेत्।। २६४।।

pratyāvṛtyāvasane samyagupaviśya varastadā/ sviṣṭikṛddhomataḥ pūrṇāhutyantena samāpayet//

Returning to their seats and seated thereon, the bridegroom should bring the ceremony to a close by performing Sviṣṭa-kṛt Homa and offering Complete Oblation<sup>2</sup>.

ब्राह्मो विवाहो विहितो दोषहीनः सवर्णया। कुलधर्मानुसारेण गोत्रभिन्नासपिण्डया।। २६५।।

brāhmo vivāho vihito doṣahīnaḥ savarṇayā/ kuladharmānusāreṇa gotrabhinnāsapiṇḍayā//

The Brāhma marriage, according to Kula-dharma, in order to be faultless, should take place with a girl of the same caste as the husband, but she should not be of the same Gotra, nor should she be a Sapiṇḍa<sup>4</sup>.

ब्राह्मोद्वाहेन या ग्राह्मा सैव पत्नी गृहेश्वरी। तदनुज्ञां विना ब्राह्मविवाहं नाचरेत् पुनः।। २६६।।

brāhmodvāhena yā grāhyā saiva patnī gṛheśvarī/tadanujñām vinā brāhmavivāham nācaret punaḥ//

समापयेत् विवाहकर्मेति शेष:।

<sup>1.</sup> Dhruva was a son of King Uttāna-pāda. The King having slighted him to please a favourite wife—Dhruva though a mere child went into the forest vowing that he would get what his father never got and by his devotion and austerities became by the grace of Viṣṇu the fixed star named after him and which is the Polar Star, emblem of fixity (or devotion). Arundhatī was the wife, celebrated for her devotion to her husband, of Vasiṣṭha. The morning star or according to some one of the Pleiades personifies her.

<sup>2.</sup> Pūrnāhuti, and as to the Homa see p. 434, verse 48.

<sup>3.</sup> As the husband's father and mother.

<sup>4.</sup> See post.

The wife married according to Brāhma rites is the Queen of the house, and without her permission another wife should not be married according to those rites.

## तस्या अपत्ये तद्वंशे विद्यमाने कुलेश्वरि। शैवोद्भवान्यपत्यानि दायार्हाणि भवन्ति न।।२६७।।

tasyā apatye tadvamśe vidyamāne kuleśvari/ śaivodbhavānyapatyāni dāyārhāṇi bhavanti na//

तस्या इत्यादि । तस्या ब्राह्मोद्वाहेन गृहीताया: पत्न्या: अपत्ये आत्मजे आत्मजायां वा।

O Kuleśvarī! if the children of the Brāhma wife are living or any of her descendants be living, then the children I of the Śaiva<sup>1</sup> wife shall not inherit.

## शैवा तदन्वयाश्चैव लभेरन् धनभाजिनः। यथाविभवमाच्छादं ग्रासञ्च परमेश्वरि।। २६८।।

śaivā tadanvayāścaiva labheran dhanabhājinaḥ/ yathāvibhavamācchādaṁ grāsañca parameśvari//

O Parameśvarī! the Śaiva wife and her children are entitled to food and clothing from the heir of her Śaiva husband in proportion to the property of the latter.

# शैवो विवाहो द्विविधः कुलचक्रे विधीयते। चक्रस्य नियमेनैको द्वितीयो जीवनाविध।। २६९।।

śaivo vivāho dvividhaḥ kulacakre vidhīyate/cakrasya niyamenaiko dvitīyo jīvanāvadhi//

धनभाजिनो जनात्।

Śaiva-marriage<sup>2</sup> celebrated in the Cakra<sup>3</sup> is of two kinds. One kind is terminated with the Cakra and the other is lifelong.

> चक्रानुष्ठानसमये स्वगणैः शक्तिसाधकैः। परस्परेच्छ्योद्वाहं कुर्याद्वीरः समाहितः।। २७०।।

<sup>1.</sup> See post (see Chapter VIII, verse 178)

<sup>2.</sup> Saiva Marriage is referred to in verse 178, Chapter VIII. The following verses give the Rules of Saiva Marriage.

<sup>3.</sup> The Circle of Worship (see Śakti and Śākta).

cakrānuṣṭhānasamaye svagaṇaiḥ śaktisādhakaiḥ/ parasparecchayodvāhaṁ kuryādvīraḥ samāhitaḥ//

At the time of the formation of the Cakra the Vīra, surrounded by his friends, relatives, and fellow-worshippers, should, with a well-controlled mind, by mutual consent, perform the marriage ceremony.

भैरवीवीरवृन्देषु स्वाभिप्रायं निवेदयेत्। आवयोः शाम्भवोद्वाहे भवद्भिरनुमन्यताम्।। २७१।।

bhairavīvīravṛndeṣu svābhiprāyaṁ nivedayet/ āvayoḥ śāmbhavodvāhe bhavadbhiranumanyatām//

अथ शाम्भवोद्वाहिविधिमाह चक्रानुष्ठानेत्यादिभिः। स्वगणैः शक्तिसाधकैः सह चक्रानुष्ठानसमये परस्परेच्छया परस्परस्य भैरव्या वीरस्य चाकाङ्क्षया समाहितः सावधानः सन् वीर उद्वाहं कुर्यात्।

He should first of all submit their wishes, saying to the Bhairavīs<sup>2</sup> and Vīras there assembled, "Approve our marriage according to Śaiva form".

तेषामनुज्ञामादाय जप्त्वा सप्ताक्षरं मनुम्। अष्टोत्तरशतावृत्त्या प्रणमेत् कालिकां पराम्।। २७२।।

teṣāmanujñāmādāya japtvā saptākṣaraṁ manum/ aṣṭottaraśatāvṛttyā praṇamet kālikāṁ parām//

तेषामित्यादि । तेषां भैरवीवीरवृन्दानामनुज्ञामनुमितमादाय गृहीत्वा सप्ताक्षरं परमेश्वरि स्वाहेति मनुमष्टोत्तरशतावृत्त्या जप्त्वा वीरः परमामुत्तमां कालिकां प्रणमेत् ।

The Vīra should, after obtaining their permission, bow to the Supreme Kālikā, repeating the Mantra of seven letters (Kālikā Mantra)<sup>3</sup> one hundred and eight times.

ततो वदेत् तां रमणीं कौलानां सन्निधौ शिवे। अकैतवेन चित्तेन पतिभावेन मां वृणु।। २७३।। tato vadet tām ramaņīm kaulānām sannidhau sive/ akaitavena cittena patibhāvena mām vṛṇu//

<sup>1.</sup> Hero (see ibid.).

<sup>2.</sup> The Śaktis or Women worshippers of the circle.

<sup>3.</sup> Parameśvarī Svāhā.

तत इत्यादि। हे शिवे पार्वती ततो वीर: कौलानां सन्निधौ समीपे हे रमणि त्वमकैतवेन व्याजशून्येन चित्तेन पतिभावेन मां वृण्वित तां रमणीं वदेत्।

O Śivā! he should then say to the woman: "O Devī! accept me as thy husband with a guileless heart."

# गन्धपुष्पाक्षतैर्वृत्वां सा कौला दियतं ततः। सुश्रद्दधाना देवेशि करौ दद्यात् करोपरि।। २७४।।

gandhapuṣpākṣatairvṛtvām sā kaulā dayitam tataḥ/ suśraddadhānā deveśi karau dadyāt karopari//

गन्धेत्यादि । हे देवेशि ततः सा कौला सुश्रद्दधाना सती गन्धपुष्पाक्षतैर्दयितं प्रियं वृत्वा तस्य करोपरि स्वीकीयौ करौ दद्यात् ।

O Queen of the Devas! the Kaula bride should then honour her beloved with scents, flowers, and sundried rice, and with trust place her own hands on his.

# ततोऽभिषिञ्चेत् चक्रेशो मन्त्रेणानेन दम्पती। तदा चक्रस्थिताः कौला ब्रुयुः स्वस्तीति सादरम्।। २७५।।

tato'bhiṣiñcet cakreśo mantreṇānena dampatī/ tadā cakrasthitāḥ kaulā brūyuḥ svastīti sādaram//

तत इत्यादि। ततः परं चक्रेशोऽनेन वक्ष्यमाणेन मन्त्रेण तौ दम्पती जायापती अभिषिञ्चेत्। तदा तस्मिन् काले चक्रस्थिताः कौलाः सादरं यथा स्यात्तथा स्वस्तीति ब्रूयुर्वदेयुः।

The Lord of the Cakra should then sprinkle them with the following Mantra, and the Kaulas, seated in, the Cakra, should approve and say: "It is well"<sup>2</sup>.

# राजराजेश्वरी काली तारिणी भुवनेश्वरी। वगला कमला नित्या युवां रक्षन्तु भैरवी।। २७६।।

rājarājesvarī kālī tāriṇī bhuvanesvarī/vagalā kamalā nityā yuvām rakṣantu bhairavī//

ननु केन मन्त्रेण चक्रेशो दम्पती अभिषिञ्चेदित्यपेक्षायामाह राजराजेश्वरीत्यादि।

Akṣata. Ordinarily paddy is half boiled, and then husked. Akṣata is husked without boiling.

<sup>2.</sup> Svasti.

#### Mantra

May Rāja-rājesvarī, Kalī, Tāriņī, Bhuvaneśvarī, Bagalā, Kamalā, Nityā, Bhairavī, ever protect ye both.

# अभिषिञ्चेत् द्वादशधा मधुना वाऽर्घ्यपाथसा। ततस्तौ प्रणतौ विद्वान् श्रावयेद्वाग्भवं रमाम्।। २७७।।

abhiṣiñcet dvādaśadhā madhunā vā'rghyapāthasā/ tatastau praṇatau vidvān śrāvayedvāgbhavam ramām//

अभिषिञ्चेत्यादि। चकेशोऽनेनैव मन्त्रेण मधुना मद्येन वाऽर्घ्यपाथसाऽर्घ्यजलेन वा द्वादशधा द्वादशवारं दम्पती अभिषिञ्चेत्। ततः प्रणतौ दम्पती प्रति विद्वांश्चक्रेशो वाग्भवं ऐमिति रमां श्रीमिति च बीजं श्रावयेत्।

The Lord of the Cakra should sprinkle them twelve times with wine or water of oblation,<sup>2</sup> reciting the above Mantra. The two should then bow to him, and he should upon that repeat to them the Bījas of Vāgbhavā and Ramā<sup>3</sup>.

# यद्यदङ्गीकृतं तत्र ताभ्यां पाल्यं प्रयलतः। शाम्भवोक्तविधानेन कुलीनाभ्यां कुलेश्वरि।। २७८।।

yadyadangīkṛtam tatra tābhyām pālyam prayatnataḥ/ śāmbhavoktavidhānena kulīnābhyām kuleśvari//

O Kuleśvarī! the Kulīna husband and wife, who are married according to the injunctions of Śaṁbhu, should very carefully carry out whatever they have promised.

# वयोवर्णविचारोऽत्र शैवोद्वाहे न विद्यते। असपिण्डां भर्त्तृहीनामुद्वहेच्छम्भुशासनात्।। २७९।।

vayovarṇavicāro'tra śaivodvāhe na vidyate/ asapiṇdām bharttṛhīnāmudvahecchambhuśāsanāt//

तत्र शाम्भवोद्वाहकर्मणि। ताभ्यां जायापतिभ्यां।

There is no restriction of caste or age in Saiva marriage. By

That is, Eight of the Daśa (ten) Mahāvidyās.

<sup>2.</sup> Arghya.

<sup>3.</sup> Aim, Śrīm. Ramā is Laksmī.

the command of Śambhu, any woman who is not a Sapiṇḍa, and has not already a husband, may be married<sup>2</sup>.

# परिणीता शैवधर्मे चक्रनिर्धारणेन या। अपत्यार्थी ऋतुं दृष्ट्वा चक्रातीते तु तां त्यजेत्।। २८०।।

pariņītā śaivadharme cakranirdhāraņena yā/ apatyārthī ṛtuṁ dṛṣṭvā cakrātīte tu tāṁ tyajet//

परिणीतेत्यादि। चक्रनिर्धारणेन चक्रनियमेन शैवधर्मे या स्त्री परिणीता उदूढा आसीत्तां स्त्रियं चक्रातीते सति अपत्यार्थी वीर: द्वितीयमृतुं दृष्ट्वा त्यजेत्।

If a woman is married according to Saiva-Dharma and the rules of Cakra to a man who desires to have a son by her, then such a man may leave her if, after the Cakra is over, she has her flowers.<sup>3</sup>

# शैवभार्योद्भवापत्यमनुलोमेन मातृवत्। समाचरेद्विलोमेन तत्तु सामान्यजातिवत्।। २८१।।

\$aivabhāryodbhavāpatyamanulomena mātṛvat/ samācaredvilomena tattu sāmānyajātivat//

The offspring of the Śaiva-marriage is of the same caste as the mother if it be an Anuloma marriage, and a Sāmānya if the marriage is Viloma<sup>4</sup>.

# एषां सङ्करजातीनां सर्वत्र पितृकर्मसु। भोज्यप्रदानं कौलानां भोजनं विहितं भवेत्।। २८२।।

eṣām sankarajātīnām sarvatra pitṛkarmasu/ bhojyapradānam kaulānām bhojanam vihitam bhavet//

<sup>1.</sup> Blood relation within six degrees, together with the wives of the males. Among them are Sapinda relations to each other.

<sup>2.</sup> There are some additional rules observed by the Viṣṇu-krāntā School of Tāntrikas (vide Bhakta ed., p. 457).

<sup>3.</sup> That is, as the begetting of a child is the object of the union, it no longer exists, when the purpose for which it was entered into is not achieved.

<sup>4.</sup> Anuloma is where the man is of the same or a highter caste than the woman, and Viloma is where the man is of a lower caste than the woman.

These mixed castes should, at the time of their fathers' Śrāddha and other ceremonies give presents of edibles to, and feast the Kaulas<sup>1</sup> only.

# नृणां स्वभावजं देवि प्रियं भोजनमैथुनम्। सङ्क्षेपाय हितार्थाय शैवधर्मे निरूपितम्।। २८३।।

nṛṇām svabhāvajam devi priyam bhojanamaithunam/ saṅkṣepāya hitārthāya śaivadharme nirūpitam//

Eating and sexual union, O Devī! are desired by, and natural to, men, and their use is regulated for their benefit in the ordinances of Siva<sup>2</sup>.

# अत एव महेशानि शैवधर्मनिषेवणात्। धर्मार्थकाममोक्षाणां प्रभुर्भवति नान्यथा।। २८४।।

ata eva maheśāni śaivadharmaniṣevaṇāt/dharmārthakāmamokṣāṇām prabhurbhavti nānyathā//

# ।। इति श्रीमहानिर्वाणतन्त्रे सर्वतन्त्रोत्तमोत्तमे सर्वधर्म्मनिर्णयसारे श्रीमदाद्यासदाशिवसंवादे कुशण्डिकादशविधसंस्कारविधिर्नाम

नवमोल्लासः।। १।।

// iti śrīmahānirvāṇatantre sarvatantrottamottame sarvadharmmanirṇayasāre śrīmadādyāsadāśivasamvāde kuśaṇḍikādaśavidhasamskārvidhirnāma navamollāsaḥ//

शैवभार्येत्यादि। अनुलोमेन वर्णेन शैवभार्योद्भवापत्यं मातृवत् कर्म समाचरेत् कुर्यात्। यथा ब्राह्मणात् क्षत्रियायां शैव्यां भार्यायां जातमपत्यं क्षत्रियावत् कर्म समाचरेदित्येवम् विलोमेन वर्णेन यत् शैवभार्योद्भवापत्यं तत्तु सामान्यजातिवत् पञ्चमवर्णवत् कर्म समाचरेत्।

## इति श्रीमहानिर्वाणतन्त्रटीकायां नवमोल्लास:।

Therefore, O Maheśāni! he who follows the ordinances of Śiva undoubtedly acquires, Dharma, Artha, Kāma and Mokṣa³.

End of the Ninth Chapter, entitled "The Ten Kinds of Purificatory Rites (Samskāra)".

<sup>1.</sup> Tāntrikas who know and observe injunctions of Kula-dharma.

<sup>2.</sup> Nṛṇām svabhāva-jam devi priyam bhojana-maithunam. Sankṣepāya hitārthāya śaiva-dharme nirūpitam.

<sup>3.</sup> Religious Merit, Piety, Wealth, Fulfilment of Desire, and Liberation.

# दशमोल्लासः CHAPTER X RITES AND INITIATION

## श्रीदेव्युवाच

कुशण्डिकाविधिर्नाथ संस्काराश्च दश श्रुताः। वृद्धिश्राद्धविधिं देव कृपया मे प्रकाशय।।१।।

śridevyuväca

kuśandikāvidhirnātha samskārāśca daśa śrutāḥ/vṛddhiśrāddhavidhim deva kṛpayā me prakāśaya//

Śrī Devī said:

I have now learned from Thee, O Lord! of the ordinances relating to Kuśaṇḍikā¹ and the ten Saṁskāras.² Do Thou now, O Deva! reveal to Me the ordinances relating to Vṛddhi-Śrāddha³.

किस्मन् किस्मिश्च संस्कारे प्रतिष्ठासु च कास्विप। कुशण्डिकाविधानञ्च वृद्धिश्राद्धञ्च शङ्कर।। २।। कर्तव्यं वा न कर्तव्यं तन्ममाचक्ष्व तत्वतः। मत्प्रीतये महेशान जीवानां मङ्गलाय च।। ३।। ओँ नमो ब्रह्मणे

<sup>1.</sup> *Vide* p. 521, verse 70.

<sup>2.</sup> The ten "Sacraments" or purificatory ceremonies of the Hindus (see *Śakti and Śākta*).

<sup>3.</sup> See verse 11 et seq. to verse 63, post.

kasmin kasminśca samskāre pratisthāsu ca kāsvapi/kuśaṇḍikāvidhānañca vṛddhiśrāddhañca śaṅkara//kartavyam vā na kartavyam tanmamācakṣva tatvataḥ/matprītaye maheśāna jīvānām maṅgalāya ca//om namo brahmaṇe

कुशण्डिकाया जीवसेकादिविवाहान्तानां दशविधसंस्काराणाञ्च विधि श्रुत्वेदानीं वृद्धिश्राद्धविधिं कुशण्डिकाया वृद्धिश्राद्धस्य च कस्मिन् कस्मिन् कर्मणि कार्यत्वमकार्यत्वं वा वर्तते तदिप श्रोतुमिच्छन्ती श्रीदेव्युवाच कुशण्डिकाविधिरित्यादि। आचक्ष्व ब्रूहि।

O Śaṅkara! tell Me in detail, both for My pleasure and the benefit of all beings, in which of the sacramental<sup>1</sup> and dedicatory<sup>2</sup> ceremonies Kuśaṇḍikā and Vṛddhi Śrāddha<sup>3</sup> should be, or be not, performed. Say this, O Maheśāna.

## श्रीसदाशिव उवाच

जीवसेकाद्विवाहान्तदशसंस्कारकर्मसु । यत्र यद्विहितं भद्रे सविशेषं प्रकीर्तितम्।।४।।

śrisadāśiva uvāca

jīvasekādvivāhāntadaśasamskārakarmasu / yatra yadvihitam bhadre saviśeṣam prakīrtitam//

Śrī Sadāśiva said:

O Gentle One! I have already, in detail spoken of all that should be done in the ten Śaṁskāras<sup>4</sup> commencing from Jīvaseka and ending in marriage,

तदेव कार्यं मनुजैस्तत्वज्ञैर्हितमिच्छुभिः। अन्यत्र यद्विधातव्यं तच्छृणुष्व वरानने।।५।।

tadeva kāryam manujaistatvajñairhitamicchubhih/anyatra yadvidhātavyam tacchṛṇuṣva varānane//

श्रीदेव्यैवं प्रार्थित: सन् श्रीसदाशिव उवाच जीवसेकादित्यादि। जीवसेकाञ्जीव-

## सेकमारभ्य।

<sup>1.</sup> Samskāra.

<sup>2.</sup> Commemorative offering to the Pitrs done on all auspicious occasions.

<sup>3.</sup> Pratisthā.

<sup>4.</sup> Vide ante, Chapter VII.

And of all that which should be performed by wise men who desire their own weal. O Beauteous One! I will now speak of what should be done in other rites. Do Thou listen to it.

# वापीकूपतडागानां देवप्रतिकृतेस्तथा। गृहारामव्रतादीनां प्रतिष्ठाकर्मसु प्रिये।। ६।।

vāpīkūpataḍāgānām devapratikṛtestathā/ gṛhārāmavratādīnām pratiṣṭhākarmasu priye//

वापीत्यादि। देवप्रतिकृते: देवताप्रतिमाया:।

# सर्वत्र पञ्चदेवानां मातृणामिष पूजनम्। वसोधारा च कर्त्तव्या वृद्धिश्राद्धकुशण्डिके।। ७।।

sarvatra pañcadevānām mātṛṇāmapi pūjanam/ vasordhārā ca karttavyā vṛddhiśrāddhakuśaṇḍike// पञ्चदेवानां ब्रह्मादीनां। मातृणां गौर्यादीनाम्।

My Beloved! in consecrating tanks, wells, and ponds, images of Devatās, houses, gardens and in Vrata,<sup>2</sup> the five Devas<sup>3</sup> and the celestial Mothers<sup>4</sup> should be worshipped, and the Vasu-dhārā<sup>5</sup> should be made and Vṛddhi-Śrāddha<sup>6</sup> and Kuśaṇḍikās<sup>7</sup> should be performed.

# स्त्रीणां विधेयकृत्येषु वृद्धिश्राद्धं न विद्यते। देवतापितृतृप्त्यर्थं भोज्यमेकं समुत्सृजेत्।।८।।

strīṇāṁ vidheyakṛtyeṣu vṛddhiśrāddhaṁ na vidyate/ devatāpitṛtṛptyarthaṁ bhojyamekaṁ samutṣṛjet//

स्त्रीणामित्यादि। स्त्रीणामिति कृत्यानां कर्त्तरि वेत्यनेन कर्त्तरि षष्ठी। समुत्सृजेत् स्त्रीति शेष:।

In ceremonies which may be, and are, performed by women

<sup>1.</sup> May also mean "The well-being of all".

<sup>2.</sup> See "Śakti and Śākta."

<sup>3.</sup> Brahmā and others up to Sadāśiva.

<sup>4.</sup> The Mātṛs—Gaurī and others.

<sup>5.</sup> Vide p. 529, note 4.

<sup>6.</sup> *Vide* p. 539, note 2.

<sup>7.</sup> Vide p. 521, verse 70.

alone there is no Vṛddhi-Śrāddha, but (in lieu thereof) a present of edibles<sup>1</sup> should be made for the satisfaction of the Devatās and the Pitṛs.

## देवमात्रार्चनं तत्र वसुधारा कुशण्डिका। भक्त्या स्त्रिया विधातव्या ऋत्विजा कमलानने।। ९।।

devamātrārcanam tatra vasudhārā kuśaṇḍikā/ bhaktyā striyā vidhātavyā ṛtvijā kamalānane// तत्र स्त्रीभिर्विधेयेषु कर्मसु। ऋत्विजा आत्मप्रतिनिधिना पुरोहितेन।

O Lotus-faced One! in such ceremonies the worship of the Deva, Vasu-dhārā, and Kuśaṇḍikā should be devoutly performed by the women through the aid of priests.

## पुत्रश्च पौत्रो दौहित्रो ज्ञातयो भगिनीसुतः। जामातर्त्विग्दैवपित्रे शस्ताः प्रतिनिधौ शिवे।। १०।।

putraśca pautro dauhitro jñātayo bahginīsutah/ jāmātartvigdaivpitre śastāḥ pratinidhau śive//

If a man cannot perform a rite himself, then his son, the son's son, the daughter's son, agnate relatives, sister's son and son-in-law and the priest, are, O Śivā! good substitutes.

# वृद्धिश्राद्धं प्रवक्ष्यामि तत्त्वतः शृणु कालिके।। ११।।

vṛddhiśrāddhaṁ pravakṣyāmi tattvataḥ śṛṇu kālike// ननु पुरोहित एव प्रतिनिधि: प्रशस्तो भवति तदन्योऽपि वा कश्चित् तत्राह पुत्र इत्यादि।

I will, O Kālikā! now in detail speak of Vṛddhi-Śrāddha. Do Thou listen to it.

# कृत्वा नित्योदितं कर्म मानवः सुसमाहितः। गङ्गा यज्ञेश्वरं विष्णुं वास्त्वीशं भूपतिं यजेत्।। १२।।

kṛtvā nityoditaṁ karma mānavaḥ susamāhitaḥ/ gaṅgā yajñeśvaraṁ viṣṇuṁ vāstvīśaṁ bhūptiṁ yajet// अथ वृद्धिश्राद्धविधिमाह कृत्वेत्यादिभि:। नित्योदितं कर्म कृत्वा पूर्वाभिमुखो

<sup>1.</sup> Bhojya.

मानव: सुसमाहितोऽतिसावधान: सन् प्रणवादिनमोऽन्तेन नाममन्त्रेण गन्धपुष्पादिभिर्गङ्गां यज्ञेश्वरं विष्णुं वास्त्वींश भूपतिं भूमिस्वामिनं पुरुषञ्च क्रमतो यजेत् पूजयेत्।

After performing the daily duties, a man should, with mind intent, worship Gangā, Viṣṇu—the Lord of Sacrifice, the Divinity of the homestead, and the King<sup>3</sup>;

## ततो दर्भमयान् विप्रान् कल्पयेत् प्रणवं स्मरन्। पञ्चभिनंवभिवाऽपि सप्तभिस्त्रिभिरेव वा।। १३।।

tato darbhamayān viprān kalpayet praṇavam smaran/ pañcabhirnavabhirvā'pi saptabhistribhireva vā//

And inwardly reciting the Praṇava, he should make nine, seven, five, or three Brāhmaṇas of Darbha grass<sup>4</sup>.

# निर्गर्भेश कुशैः साग्रैर्दक्षिणावर्त्तयोगतः। सार्द्धद्वयावर्त्तनेन ऊद्ध्वाग्रैरचयेद् द्विजान्।। १४।।

nirgarbhaiśca kuśaiḥ sāgrairdakṣiṇāvarttayogataḥ/ sārddhadvayāvarttanena ūrddhvāgrairacayed dvijān//

तत इत्यादि। ततः परं प्रणवमोङ्कारं स्मरन् सन् मानवो दर्भमयान् विप्रान् कल्पयेत् रचयेत्। दर्भमयब्राह्मणनिर्माणविधानमाह पञ्चभिरित्यादिना सार्द्धेन। निर्गर्भेर्गर्भशून्यैः साग्रैरग्रसिहतैरूद्धिग्रैर्नविभः सप्तिभः पञ्चभिस्त्रिभिरेव वा कुशैर्दिक्षणावर्त्तयोगतः सार्द्धद्यावर्त्तनेन द्विजान् विप्रान् रचयेत्।

The Brāhmaṇas should be made with ends of the grass which have no knots in them,<sup>5</sup> by twisting the upper ends of the blades from right to left two and a half times.

# वृद्धिश्राद्धे पार्वणादौ षड्विप्राः परिकीर्त्तिताः। एकोद्दिष्टे तु कथित एक एव द्विजः शिवे।। १५।।

vṛddhiśrāddhe pārvaṇādau ṣaḍviprāḥ parikīrttitāḥ/ ekoddiṣṭe tu kathita eka eva dvijaḥ śive//

<sup>1.</sup> Bhūpati as Lord of the soil.

<sup>2.</sup> Viṣṇu Yajñeśvara.

<sup>3.</sup> Vāstvīśa, or Vāstu-devatā.

<sup>4.</sup> Little bundles of Kuśa Grass are tied up in a particular way to represent Brāhmaṇas.

<sup>5.</sup> Nirgarbha.

ननु कित दर्भमया ब्राह्मणाः कल्पयितव्या इत्यपेक्षायामाह वृद्धिश्राद्धे इत्यादि।

In Vṛddhi-Śrāddha and Pārvaṇa Śrāddha<sup>1</sup> there should be six Brāhmaṇas, but, O Śivā! in Ekoddiṣṭa Śrāddha there should be only one.

# ततो विप्रान् कुशमयानेकस्मिन्नेव भाजने। कौबेराभिमुखान् कृत्वा स्नापयेदमुना सुधीः।। १६।।

tato viprān kuśamayānekasminneva bhājane/kauberābhimukhān kṛtvā snāpayedamunā sudhīḥ//

तत इत्यादि। ततः परं सुधीर्वृद्धिश्राद्धकर्ता एकस्मिन्नेव भाजने पात्रे कुशमयान् विप्रान् कौबेराभिमुखानुत्तरमुखान् कृत्वाऽमुना वक्ष्यमाणेन मन्त्रेण स्नापयेत्।

The wise one should place the Brāhmaṇas made of Kuśa grass all in one receptacle, with their faces to the north, and bathe them with the following.

# ही शन्नो देवीरभीष्टये शन्नो भवन्तु पीतये। शंयोरभिस्रवन्तु नः ।। १७।।

hrīm śanno devīrabhīṣṭaye śanno bhavantu pītaye/ śamyorbhisravantu naḥ //

कुशमयब्राह्मणस्नापनार्थं मत्रमेवाह। हीँ शन्न इत्याद्यम्।

#### Mantra

Hrīm: May the Divinity of water, be propitious for the attainment of our desire. May She be propitious in that which we drink. May She be propitious for our good<sup>4</sup>.

ततस्तु गन्धपुष्पाभ्यां पूजयेत् कुशभूसुरान्।। १८।। tatastu gandhapuṣpābhyām pūjayet kuśabhūsurān//

The Śrāddha performed on the new moon day, called Mahālayā, preceding the Durgā Pūjā. Water and sesamum-seed (Til seed) are daily offered to the Pitṛs during the half month preceding Mahālayā; on the last day the Śrāddha is performed.

Śrāddha in name of one person only, and performed only once. The first Śrāddha (see verses 70, 71, and 73 post).

<sup>3.</sup> Māyā bīja—the Svarūpa of the Jaladevatā (Tarkālankāra).

<sup>4.</sup> The Mantra is Vaidika, and the Bīja in it Tāntrika. The meaning is that the Devatā of Water is identical with the Devī Māyā. The Ādyā is invoked as such that She may be beneficent.

ततस्त्वत्यादि। ततस्तु प्रणवादिनमोऽन्तेन नाममन्त्रेण गन्धपुष्पाभ्यां कुशभूसुरान् कुशमयब्राह्मणान् पूजयेत्।

Then with scents and flowers the Brāhmaṇas¹ made with Kuśa grass should be worshipped.

# पश्चिमे दक्षिणे चैव युग्मयुग्मक्रमात् सुधी:। षद्पात्राणि सदर्भाणि स्थापयेत्तुलसीतिलै:।। १९।।

paścime dakṣiṇe caiva yugmayugmakramāt sudhīḥ/ ṣaṭpātrāṇi sadarbhāṇi sthāpayettulasītilaiḥ//

पश्चिमे इत्यादि। ततस्तु सुधी: कर्मसाधक: पश्चिमे दक्षिणे चैव युग्म युग्मक्रमात् सनर्भणि कुशसहितानि तुलसीतिलैश्च युक्तानि षट्पात्राणि स्थापयेत्।

The wise one should then place on the west and the south six vessels in pairs with Kuśa, sesamum-seed, and Tulasī, <sup>1</sup>

# पात्रद्वये पश्चिमायां याम्ये पात्रचतुष्टये। पूर्वास्यावुत्तरमुखान् षड्विप्रानुपवेशयेत्।। २०।।

pātradvaye paścimāyām yāmye pātracatuṣṭaye/ pūrvāsyāvuttaramukhān ṣaḍviprānupaveśayet//

पात्रद्वये इत्यादि। ततः पश्चिमायां दिशि स्थापिते पात्रद्वये याम्ये दक्षिणे स्थापिते पात्रचतुष्टये च क्रमतः पूर्वास्यौ पूर्वमुखौ उत्तरमुखां कुशमयान् षड्विप्रानुपवेशयेत्।

On the two vessels placed on the west two of the Brāhmaṇas should be seated facing east, and on the four seats on the south the four Brāhmaṇas should be seated facing north.

# दैवपक्षं पश्चिमायां दक्षिणे वामयाम्ययो:। पितुर्मातामहस्यापि पक्षौ द्वौ विद्धि पार्वति।। २१।।

daivapakṣam paścimāyām dakṣiṇe vāmayāmyayoḥ/ piturmātāmahasyāpi pakṣau dvau viddhi pārvati//

दैवपक्षमित्यादि। हे पार्वित पश्चिमायां दिशि चैव पक्षं त्वं विद्धि जानीहि। दिक्षणे तु वामयाम्ययोर्वामभागे दक्षिणभागे च क्रमतः पितुर्मातामहस्यापि द्वौ पक्षौ विद्धि।

The Divinities should be imagined to be in the two seated on the west and the paternal Ancestors in the two seated on

<sup>1.</sup> Bhū+sura=Devas on earth, or Brāhmaṇas.

<sup>2.</sup> The Tulasī plant (Ocymum sanctum), which is sacred to Viṣṇu.

the left of those on the south and the maternal ancestors on the right. Know this, O Pārvatī.

नान्दीमुखाश्च पितरो नान्दीमुख्यश्च मातरः। मातामहादयोऽप्येवं मातामहाादयोऽपि च। श्राद्धे नाम्न्याभ्युदियके समुल्लेख्या वरानने।। २२।।

nāndīmukhāśca pitaro nāndīmukhyaśca mātaraḥ/ mātāmahādayo'pyevaṁ mātāmahyādayo'pi ca/ śrāddhe nāmnyābhyudayike samullekhyā varānane//

नान्दीमुखाश्चेत्यादि। हे वरानेन देवि आभ्युदियके नाम्नि श्राद्धे पितरः पित्रादयो नान्दीमुखा मातरो मात्रादयश्च नान्दीमुख्यः समुल्लेख्याः समुच्चार्याः। एवं मातामहादयोऽपि नान्दीमुखाः मातामह्यादयोऽपि नान्दीमुख्यः समल्लेख्याः।

# दक्षावर्त्तेनोत्तरास्यो दैवं कर्म समाचरेत्। वामावर्त्तेन दक्षास्यः पितृकर्माणि साधयेत्।। २३।।

dakṣāvarttenottarāsyo daivam karma samācaret/ vāmāvarttena dakṣāsyaḥ pitṛkarmāṇi sādhayet//

दक्षावर्त्तेनेत्यादि । दक्षिणावर्त्तेनोत्तरास्य उत्तरमुखः सन् दैवं कर्म समाचरेत् कुर्यात् । वामावर्त्तेन दक्षास्यो दक्षिणमुखः सन् पितृकर्माणि साधयेत् ।

In Ābhyudayika<sup>1</sup> Śraddha the Nāndīmukha fathers and the Nāndīmukhī<sup>2</sup> mothers, as also the maternal Ancestors in the male line and in the female line, should be mentioned by name. Before this, however, one should turn to his right and face the north, and after the performance of the requisite ceremonies for the worship of the Devas he should turn to his left and face the south and perform the rites necessary for the offering of the Piṇḍas<sup>3</sup>.

सर्वं कर्म प्रकुर्वीत दैवादिक्रमतः शिवे। लङ्घनान्मातृमातृणां श्राद्धं तद्विफलं भवेत्।। २४।।

sarvani karma prakurvīta daivādikramataḥ śive/ laṅghanānmātṛmātṛṇām śrāddham tadviphalam bhavet// सर्वमित्यादि। हे शिवे दैवादिक्रमत एव सर्वं कर्म प्रकुर्वीत। ननु पितृकर्मसाधनाय

<sup>1.</sup> Also called Nāndīmukha Śrāddha.

<sup>2.</sup> See p. 608, note 1.

Funeral cakes.

दक्षिणावर्तेनैव दक्षिणामुखभवने को दोषस्तत्राह लङ्घनादित्यादि। मातृमातृणां मातुर्मात्रादीनां लङ्घनात्तच्छ्रद्धं विफलं भवेत्। मातृमातृणामिति मातुः पित्रादीनामप्युप-लक्षणम्।

In this Ābhyudayika Śrāddha, O Śivā! all the rites should be performed in their order, beginning with the rites relating to the Devas, and if there be any deviation the Śrāddha fails in its object<sup>1</sup>.

कौबेराभिमुखोऽनुज्ञावाक्यं दैवे प्रकल्पयेत्। याम्यास्यः कल्पयेद्वाक्यं पित्र्ये मातामहेऽपि च। तत्रादौ दैवपक्षे तु वाक्यं शृणु शुचिस्मिते।। २५।।

kauberābhimukho'nujñāvākyam daive prakalpayet/ yāmyāsyaḥ kalpayedvākyam pitrye mātāmahe'pi ca/ tatrādau daivapakṣe tu vākyam śṛṇu śucismite//

कौबेरेत्यादि। कौबेराभिमुखो उत्तराभिमुखो भूत्वा दैवपक्षेऽनुज्ञावाक्यं कल्पयेत् रचयेत्। याम्यास्यो दक्षिणमुखो भूत्वा पित्र्ये पक्षे मातामहे अपि पक्षे अनुज्ञावाक्यं कल्पयेत्।

The word of supplication addressed to the Devas should be said whilst facing the north, and when the same is addressed to the paternal or maternal Ancestors it should be said whilst facing south. And now, O Thou of pure Smile! I will first state the words of entreaty<sup>2</sup> which should be addressed to the Devas.

# कालादीनि निष्टित्तानि समुल्लिख्य ततः परम्। तत्तत्कर्माभ्युदयार्थमुक्त्वा साधकसत्तमः।। २६।।

2. Anujnā=Assent, Permission, Command, Entreaty (see *post*, verses 26-29)

<sup>1.</sup> This Śrāddha is performed on all joyful occasions, such a marriage. The world Ābhyudayika is derived from Abhyudaya, which means prosperity, happiness, festival. It is also called Nāndīmukha Śrāddha. The word Nāndīmukha means the prelude (Mukha=face) of any auspicious rite (Nāndī being derived from Nand=to please). In this rite the name of each of the Ancestors is preceded by the word Nāndīmukha in the case of a male, and Nāndīmukhī is a female. It is Śrāddha or commemorative offering to the Pitṛs preliminary to any joyous occasion, initiation, marriage, to the father, grandfather, great-grandfather, maternal grandfather, etc.

पित्रादीनां त्रयाणां तु मात्रादीनां तथैव च।
मातामहानां च मातामह्यादीनामपि प्रिये।। २७।।
षष्ठ्यन्तं कीर्त्तयेन्नाम गोत्रोच्चारणपूर्वकम्।
विश्वेषाञ्चेव देवानां श्राद्धं पदमुदीरयेत्।। २८।।
कुशनिर्मितयोः पश्चात् विप्रयोरहमित्यपि।
करिष्ये परमेशानीत्यनुज्ञावाक्यमीरितम्।। २९।।

samullikhya kālādīni nimittāni tatah param/ tattatkarmäbhyudayārthamuktvā sādhakasattamah// pitrādīnām trayānām tu mātrādīnām tathaiva mātāmahānāṁ mātāmahyādīnāmpi ca şaşthyantam kirttayennama gotroccaranapürvakam/ viśvesāñcaiva devānām śrāddhaṁ padamudīrayet// viprayorahamityapi/ kuśnirmitayoh paścāt parameśānītyanujñāvākyamīritam// karişye

दैवपक्षे प्रकल्पनीयं यदनुज्ञावाक्यं तदेवाह कालादीनीत्यादिभि:। प्रथमतः कालादीनि निमित्तानि समुल्लिख्य ततः परं तत्तत्कर्माभ्युदयार्थमुक्त्वा साधकसत्तमो गोत्रनामोच्चारणपूर्वकं पित्रादीनां त्रयाणां मात्रादीनामपि तिसॄणां तथैव मातामहादीनां त्रयाणां मातामह्यादीनामपि तिसॄणां षष्ठ्यन्तं नाम कीर्त्तयेत्। ततो विश्वेषां देवानां चेति पदमुदीरयेदुच्चारयेत्। ततः श्राद्धपदमुदीरयेत्। पश्चात् कुशनिर्मितयोर्विप्रयोरहमित्य-प्युदीरयेत्। ततः करिष्ये इत्युदीरयेत्। सकलपदयोजनया विष्णुरोँ तत्सत् ओँ अद्यामुकमास्यमुकपक्षेऽमुकितथावमुककर्माभ्युदयार्थममुकगोत्राणां नान्दीमुखानां पितृ-पितामहप्रपितामहानाममुकामुकामुकदेवशर्मणाममुकगोत्राणां नान्दीमुखानां मात्तिमही प्रपितामहीनाममुक्यमुक्यमुकीनां देवीनां च अमुकगोत्राणां नान्दीमुखानां मातामह-प्रमातामहव्द्वप्रमातामहानाममुकामुकामुकदेवशर्मणां च अमुकगोत्राणां नान्दीमुखानां मातामहिप्रमातामहीवृद्धप्रमातामहीनाममुक्यमुकीनां देवीनां च विश्वेषां देवानामाभ्युदिकं श्राद्धं कुशनिर्मितयोर्विप्रयोरहं करिष्ये इति वाक्यं जातम्। हे परमेशानि दैवपक्षे इत्येतदेवानुज्ञावाक्यमीरितं कथितम्।

After mentioning the name of the month and Pakṣa,¹ the Tithi² and the occasion, the excellent worshipper should say

<sup>1.</sup> Divisions of the lunar month, of which there are two—the light and dark half.

<sup>2.</sup> A lunar day, which may be less than twenty-four hours.

"for the prosperous result of the ceremony." Then he should repeat the names and Gotras² of the three fathers³ and of the three mothers,⁴ and of the three maternal grandfathers⁵ and of the three maternal grandmothers,⁶ in the possessive case, and he should thereafter say: "I am performing the Śrāddha of the Viśva-Devas¹ represented by the image of the two Brāhmaṇas made Kuśa grass." These, O Great Devī! are the words of entreaty.8

- 1. Karmābhyudayārtham.
- 2. Lineage.
- 3. Father, Grandfather, Great-grandfather.
- 4. Mother, Grandmother, Great-grandmother.
- 5. Maternal Male Ancestors.
- 6. Maternal Female Ancestors.
- 7. That is, Vasu, Satya, Kratu, Dakşa, Kāla, Kāma, Dhṛti, Kuru.
- The words of the ritual are as follows: Visnur Om Tat Sat: today —, in the month of —, when the Sun is in Rāśi—, in Pakṣa—, the Tithi—, I, — Deva Sarmā, — for the prosperity of this —, ceremony, of my father, Nāndīmukha, whose Gotra is -, and name is -; of my grandfather, the Nāndīmukha, whose Gotra is-and name is -; of my great-grandfather, the Nāndīmukha, whose Gotra is — and name is —; of my great-grandfather, the Nandimukha, whose Gotra is and name is —; of my paternal grandmother, the Nandimukhi, whose Gotra is - and name is -; of my paternal great-granmother, the Nāndīmukhī, whose Gotra is - and name is -; of my maternal grandfather, the Nandimukha, whose Gotra is — and name if —; of my maternal great-grandfather, the Nāndīmukha, whose Gotra is and name is —; of my maternal grandmother, the Nandimukhi, whose Gotra is — and name is —; of my maternal great-grandmother, the Nāndīmukhī, whose Gotra is — and name if —; of my maternal greatgreat-grandmother, the Nandimukhi, whose Gotra is — and name is -; and of the Visva-Deva-, beg leave to perform the Abyudayika Śrāddha with the Brāhmaņas made of Kuśa grass. The Śrāddha is performed of —(1) On father's side: Father, Mother Grandfather, Grandmother, Great-grandfather, Great-grandmother (2) on mother's side: Grandfather, Grandmother, Great-grandfather, Greatgrandmother, Great-great-grandfather, Great-great-grandmother; and (3) the Viśva-devas. It may be noted that the Gotra of the father and his Ancestors and the mother in the same, and the Gotra of the maternal Ancestors is the same. A woman's Gotra changes, some say, after marriage, others after her death and Sapiṇḍīkaraṇa Śrāddha ceremony, and becomes that of her husband.

# विश्वान् देवान् परित्यज्य पितृपक्षे तु पार्वति। तथा मातामहस्यापि पक्षेऽनुज्ञा प्रकीर्त्तिता।। ३०।।

viśvān devān prityajya pitṛpakṣe tu pārvati/ tathā mātāmahasyāpi pakṣe'nujñā prakīrttitā//

पितृपक्षे मातामहपक्षे च यदनुज्ञावाक्यं प्रकल्पनीयं तदाह विश्वानित्यादिना। हे पार्वित पितृपक्षे तथा मातामहस्यापि पक्षे विश्वान् देवान् परित्यज्यानुज्ञा प्रकीर्त्तिता—ऽनुज्ञावाक्यं कथितम्। पितृपक्षेऽनुज्ञावाक्यं यथा ओँ अद्य अमुकेमास्यमुकपक्षे—ऽमुकतिथामुककर्माभ्युदयार्थममुकगोत्राणां नान्दीमुखानां पितृपितामहप्रपितामहानाम—मुकामुकामुकदेवशर्मणां अमुकगोत्राणां नान्दीमुखीनां मातृपितामहीप्रपितामहीनामुक्य—मुक्यमुकीनां देवीनां चाप्याभ्युदयिकं श्राद्धं कुशनिर्मितयोर्विप्रयोरहं करिष्यते इति। मातामहपक्षेऽप्येवमेवानुज्ञावाक्यं प्रकल्पनीयम्।

O Pārvatī! when the Anujnā-vākya¹ is either for paternal or maternal Ancestors, the same words should, with the necessary alterations, be said for the paternal and maternal Ancestors,² and the Viśva-Devas left out.

# ततो जपेद्ब्रह्मविद्यां गायत्रीं दशधा शिवे।। ३१।।

tato japedbrahmavidyām gāyatrīm daśadhā śive//

Then, O Śivā! the worshipper should recite the Brahma-Vidyā Gāyatrī³ ten times.

# देवताभ्यः पितृभ्यश्च महायोगिभ्य एव च। नमोऽस्तु पुष्ट्यै स्वाहायै नित्यमेव भवन्त्वित।। ३२।।

devatābhyaḥ pitṛbhyaśca mahāyogibhya eva ca/ namo'stu puṣṭyai svāhāyai nityameva bhavantviti//

ततः अनज्ञावाक्यकल्पनादनन्तरम्।

He should next say the following

#### Mantra

I salute the Divinities, the Fathers—i.e., the Fathers and

<sup>1.</sup> See p. 608, n. 2.

<sup>2.</sup> If any of the Ancestors be living, he or she should be presented with food, drink etc.

<sup>3.</sup> See pp. 103-104, v. 109-111.

2.

The consort of Agni (Fire).

Mothers—the great Yogīs; I salute Puṣṭi¹ and Svāhā²; may we have such auspicious occasions over and over again.

# पठित्वैनं त्रिधा हस्ते जलमादाय सत्तमः। वँ हूँ फडिति मन्त्रेण श्राद्धद्रव्याणि शोधयेत्।। ३३।।

pṭhitvainam tridhā haste jalamādāya sattamaḥ/vam hūm phaḍiti mantreṇa śrāddhadravyāṇi śodhayet//

पठित्वैनिमत्यादि। एनं देवताभ्य इत्याद्यं भवन्वितीत्यन्तं मन्त्रं त्रिधा त्रिवारं पठित्वा ततः सत्तमः श्राद्धकर्त्ता हस्ते जलमादाय वँ हूँ फडिति मन्त्रेण श्राद्धद्रव्याणि शोधयेत्।

The excellent worshipper, having repeated the above Mantra three times, and taking water in his hand, should wash the Śrāddha articles with the

### Mantra

Vam, Hūm, Phaț.

आग्नेय्यां पात्रमेकन्तु संस्थाप्य कुलनायिके। रक्षोघ्नममृतं प्रोच्य यज्ञरक्षां कुरुष्व मे। इत्युक्त्वा भाजने तिस्मिस्तुलसीदलसंयुतम्।। ३४।। निधाय सिललं देवि देवादिक्रमतः सुधीः। विप्रेभ्यो जलगण्डूषं दत्वा दद्यात् कुशासनम्।। ३५।।

āgneyyām pātramekantu samsthāpya kulanāyikarū/rakṣoghnamamṛtam procya yajñarakṣām kuruṣva me/ityuktvā bhājane tasminstulasīdalasamyutam//nidhāya salilam devi devādikramataḥ sudhīḥ/viprebhyo jalagaṇḍūṣam datvā dadyāt kuśāsanam//

आग्नेय्यामित्यादि। तत आग्नेय्यां दिश्येकं पात्रं संस्थाप्य प्रथमतो रक्षोघ्नममृतं प्रोच्य ततो मे यज्ञरक्षां कुरुष्वेति वदेत्। योजनया रक्षोघ्नममृतमिस मम यज्ञरक्षां कुरुष्वेति मन्त्रो जात:। इतीमं मन्त्रमुक्त्वा तिस्मिन्नाग्नेय्यां दिशि संस्थापिते भाजने तुलसीयवसंयुतं सिललं जलं निधाय संस्थाप्य तत: सुधी: श्राद्धकर्ता दैवादिक्रमत: कुशमयेभ्यो विप्रेभ्यो जलगण्डूषं दत्त्वा विश्वेदेवा इदमासनं वो नम इति वाक्येन विश्वेभ्यो

<sup>1.</sup> Vedic Devī—also called Pūṣan, who nourishes living beings—wife of Gaṇapati. She is also a Mātṛkā (Mārkaṇḍeya Purāṇa, xxii, 13). Puṣṭi is also a title of the Devī (see Lalitā-Sahasra-Nāma, verse 94).

देवेभ्योऽमुकगोत्र नान्दीमुख पितरमुकदेवशर्मन् अमुकगोत्र नान्दीमुख पितामहामुक-देवशर्मन्नमुकगोत्र नान्दीमुख प्रपितामहामुकदेवशर्मन्निदमासनं वः स्वघेति वाक्येन पित्रादिभ्योऽमुकगोत्रे नान्दीमुखि मातरमुकि देवि अमुकगोत्रे नान्दीमुखि पितामिह अमुकि देवि अमुकगोत्रे नान्दीमुखि प्रपितामिह अमुकि देवि इदमासनं वः स्वधेति वाक्येन मात्रादिभ्योऽमुकगोत्र नान्दीमुख मातामहामुकदेवशर्मत्रमुकगोत्र नान्दीमुख प्रमातामहामुकदेवशर्मन्निदमासनं वः स्वधेति वाक्येन मातामहादिभ्योऽमुकगोत्रे नान्दीमुख वृद्धप्रमातामहामुकदेवशर्मन्निदमासनं वः स्वधेति वाक्येन मातामहादिभ्योऽमुकगोत्रे नान्दीमुखि मातामह्यमुकि देवि अमुकगोत्रे नान्दीमुखि प्रमातामह्यमुकि देवि अमुकगोत्रे नान्दीमुखि प्रमातामह्यमुकि देवि इदमासनं वः स्वधेति वाक्येन मातामह्यादिभ्योऽपि कुशासनं दद्यात्।

O Mistress of the Kula! a vessel should next be placed in the corner of Agni. Then utter the

#### Mantra

O Water! Thou art the nectar which killest the Rākṣasas, protect this sacrifice of mine.

Water with Tulasī-leaves and barley should next be put into it; and the wise one should, after first offering handfuls of water to the Devas and then to the Vipras,<sup>2</sup> give them seats of Kuśa grass.

# तत आवाहयेद्विद्वान् विश्वान् देवान् पितृंस्तथा। मातृर्मातामहांश्चापि तथा मातामहीः शिवे।। ३६।।

tata āvāhayedbidvān viśvān devān pitīmstathā/ mātṛrmātāmahāmścāpi tathā mātāmahīḥ śive//

तत इत्यादि। ततो विद्वान् श्राद्धकर्ता विश्वेदेवा इहागच्छतेह तिष्ठतेह सिन्धित मम पूजां गृह्णीतेति वाक्येन विश्वान् देवान् अमुकगोत्रा नान्दीमुखाः पितृपितामहप्रपितामहा अमुकामुकामुकदेवशर्माणः इहागच्छेतेह तिष्ठतेह सिन्धित मम पूजां गृह्णीतेति वाक्येन पितृन् पित्रादीन् तथा अमुकगोत्रा नान्दीमुख्यो मातृपितामहोप्रपितामह्योऽमुक्यमुक्यमुक्यो देव्य इहागच्छतेह तिष्ठतेह सिन्धित मम पूजां गृह्णीतेति वाक्येन मातृर्मात्रादीरिप अमुकगोत्रा नान्दीमुखा मातामहप्रमातामहवृद्धप्रमातामहा अमुकामुकामुकदेवशर्माण इहागच्छतेह तिष्ठतेह सिन्धित मम पूजां गृह्णीतेति वाक्येन मातामहान् मातामहादीनिप

<sup>1.</sup> South-East.

Brāhmaṇas made of Kuśa grass.

अमुकगोत्रा नान्दीमुख्यो मातामहीप्रमातामहीवृद्धप्रमातामह्योऽमुक्यमुक्यमुक्यो देव्य इहागच्छतेह तिष्ठतेह सन्निधत्त मम पूजां गृह्णीतेति वांक्येन मातामहीर्मातामह्यादीश्चापि कुशासने आवाह्येत्।

The learned man, O Śivā! should, then invoke the Viśva-Devas,¹ the fathers, the mothers, the maternal grandfathers, and the maternal grandmothers.

आवाह्य पूजयेदादौ विश्वान् देवांस्ततो यजेत्। पितृत्रयं तथा मातृत्रयं मातामहत्रयम्।। ३७।। मातामहीत्रयं चापि पाद्यार्घ्याचमनादिभिः। धूपैर्दीपेश्च वासोभिः पूजयित्वा वरानने। पात्राणां पातनप्रश्नं कुयदिवक्रमात् शिवे।। ३८।।

āvāhya pūjayedādau viśvān devāmstato yajet/ pitṛtrayam tathā mātṛtrayam mātāmahatrayam// mātāmahītrayam cāpi pādyārghyācamanādibhiḥ/ dhūpairdīpaiśca vāsobhiḥ pūjayitvā varānane/ pātrāṇām pātanapraśnam kuryāddaivakramāt śive//

आवाह्येत्यादि। एवं विश्वेदेवादीनावाह्य विश्वेदेवा एतानि पाद्यार्घ्याचमनादीनि वो नम इति वाक्येन पाद्यार्घ्याचमनादिभिर्धूपैर्दीपैर्वासोभिश्चाप्यादौ विश्वान् देवान् पूजयेत्। ततः ओँ अद्यामुकगोत्रा नान्दीमुखाः पितृपितामहप्रपितामहा अमुकामुकामुकदेवशर्माण एतानि गन्धपुष्पधूपदीपादीनि वः स्वधेति वाक्येन पितृत्रयं तथैवामुकगोत्रा नान्दीमुख्यो मातृपितामहोप्रपितामह्योऽमुक्यमुक्यमुक्यो देव्य एतानि पाद्यादीनि वः स्वधेति वाक्येन मातृपतामहोप्रपितामह्योऽमुक्यमुक्यमुक्यो देव्य एतानि पाद्यादीनि वः स्वधेति वाक्येन मातृत्रयं तथैव प्रकल्पितेन वाक्येन मातामहत्रयं तथैव कल्पितवाक्येन मातामहीत्रयं चापि क्रमतः पाद्यादिभिर्यजेत् पूजयेत्। हे वरानने शिवे एवं विश्वदेवादीन् पूजयित्वा ततो दैवक्रमात् देवपक्षादिक्रमतः पात्राणि पातियष्ये इति पात्राणां पातनप्रश्नं ब्राह्मणं प्रति कुर्यात्।

Having so invoked them, the Viśva-Devas should first be worshipped; and then the three fathers, the three mothers, the three maternal grandfathers, and the three maternal grandmothers should be worshipped, with offers of Pādya, Arghya, Ācamanīya,² incense, lights, cloths. Then, O Beauteous

<sup>1.</sup> Vide ante, p. 546, note 5.

<sup>2.</sup> Water for the feet, offering, sipping water, etc.

One! permission should be asked in the first place of the Devas for the spreading of the leaves<sup>1</sup>.

मण्डलं रचयेदेकं मायया चतुरस्रकम्। द्वे द्वे च मण्डले कुर्यात् तद्वत्पक्षद्वयोरिप।। ३९।।

maṇḍalam racayedekam māyayā caturasrakam/ dve dve ca maṇḍale kuryāt tadvatpakṣadvayorapi//

मण्डलिमत्यादि । ततः ओँ पातयेति ब्राह्मणात्तदुत्तरं प्राप्य दैवपक्षे मायया हीँ बीजेन चतुरस्रकं चतुष्कोणमेकं मण्डलं रचयेत् । पक्षद्वयोरिप पितृपक्षमातामहापक्षयोरिप तद्वत् हीँ बीजेन चतुष्कोणे द्वे द्वे मण्डले कुर्यात् ।

Then a four-sided figure<sup>2</sup> should be drawn uttering the Māyā-Bīja<sup>3</sup> and then in a similar way for the paternal and maternal sides two figures each should be drawn.

वारुणप्रोक्षितेष्वेषु पात्राण्यासाद्य साधकः। तेन क्षालितपात्रेषु सर्वोपकरणैः सह। पानार्थपाथसान्नानि क्रमेण परिवेशयेत्।।४०।।

vāruṇaprokṣiteṣveṣu pātrāṇyāsādya sādhakaḥ/ tena kṣālitapātreṣu sarvopakaraṇaiḥ saha/ pānārthapāthasānnāni krameṇa pariveśayet//

वारुणेत्यादि। ततः साधको जनो वारुणप्रोक्षितेषु विमिति बीजेनाभिषिक्तेष्वेषु मण्डलेषु क्रमतः पात्राण्यासाद्य संस्थाप्य तेन विमित् बीजेन क्षालितेषु पात्रेषु सर्वेरुपकरणैः पानार्थपाथसा पानार्थेन जलेन च सहान्नानि क्रमेण दैवादिक्रमतः परिवेशयेत्।

After these have been sprinkled with the Vāruṇa Bīja,<sup>4</sup> leaves should be spread over the figures. These leaves should be sprinkled with the Vāruṇa Bīja, and then drinking-water and different kinds of edibles should be distributed in their order<sup>5</sup>.

ततो मधुयवान् दत्वा हाँ हुँ फडिति मन्त्रकैः। संप्रोक्ष्यान्नानि सर्वाणि विश्वान् देवांस्तथा पितृन्।। ४१।।

<sup>1.</sup> Plantain leaves are spread to place the Pindas thereon.

<sup>2.</sup> Maṇḍala.

<sup>3.</sup> Hrīm.

<sup>4.</sup> Vam.

<sup>5.</sup> That is, beginning with the Devas.

# मातृर्मातामहान् मातामहीरुिल्लख्य तत्त्ववित्। निवेद्य देवीं गायत्रीं देवताभ्यस्त्रिधा पठेत्।। ४२।। शोषान्नपिण्डयोः प्रश्नौ कुर्यादाद्ये ततः परम्।। ४३।।

tato madhuyavān datvā hrām hrūm phaditi mantrakaih/ saniproksyānnāni sarvāni viśvān devāmstathā pitrn// mātāmahīrullikhya tattvavit/ māt**r**rmātāmahān devatābhystridhā nivedya devīm gäyatrīm pathet// śesānnapindayoh kuryādādye praśnau tatah param//

तत इत्यादि। ततः परमन्नेषु मधुयवान् दत्त्वा हाँ हूँ फडिति मन्त्रकैः सर्वाण्यन्नानि संप्रोक्ष्याभिषिच्य तत्विवत् जनो विश्वान् देवान् तथा पितृन् पित्रादीन् तथा मातृर्मात्रादींस्तथा मातामहान्मातामहादीन् तथा मातामहीर्मातामह्यादीरप्युिल्लख्योच्चार्य विश्वदेवादिभ्यः सर्वाण्यन्नानि निवेद्य विश्वदेवाः पानार्थोदकमधुयवसर्वोपकरणसिहतमेतदन्नं वो नम इति वाक्येन विश्वभ्यो देवेभ्योऽमुकगोत्रा नान्दीमुखाः पितृपितामहप्रपितामहा अमुका-मुकामुकदेवशर्माणः पानार्थोदकमधुयवसर्वोपकरणान्वितमेतदन्नं वःस्वधेति वाक्येन पित्रादिभ्योऽमुकगोत्रा नान्दीमुख्यो मातृपितामहीप्रपितामह्योऽमुक्यमुक्यमुक्यो देव्यः पानार्थोदकमधुयवसर्वोपकरणान्वितमेतदन्नं वःस्वधेति वाक्येन मात्रादिभ्योऽमुकगोत्रा नान्दीमुख्या मातामहप्रमातामहवृद्धप्रमातामहा अमुकामुकामुकदेवशर्माण एतत् पानार्थोदकमधुयासर्वोपकरणान्वितमन्नं वःस्वधेति वाक्येन मात्रादिभ्योऽमुकगोत्रा नान्दीमुख्यो मातामहीप्रमातामहीवृद्धप्रमातामह्योऽमुक्यमुक्यमुक्यो देव्यः पानार्थोदकमधुयासर्वोपकरणान्वितमेतदन्नं वःस्वधेति वाक्येन मात्रादिभ्योऽपिसोप-मधुयवसर्वोपकरणान्वितमेतदन्नं वःस्वधेति वाक्येन मात्रामह्यादिभ्योऽपिसोप-करणान्यन्नानि क्रमेण दत्त्वा गायत्रीं देवीं दशधा पठेत्। ततो देवताभ्य इत्याद्यं भवन्त्वितीत्यतं मन्त्रं त्रिधा पठेत् हे आद्ये ततः परं शेषान्नमस्ति क्व देयमिति पिण्डदानं करिष्ये इति च शेषान्नपिण्डयोः प्रश्नौ विप्रं प्रति कुर्यात्।

After giving honey and grains of barley and sprinkling the offerings with water, accompanied by the

#### Mantra

## Hrām, Hrūm, Phat,

the worshipper should dedicate the edibles uttering the names of the Viśva-Devas,1 the fathers, the mothers, the

<sup>1.</sup> See p. 546, note 5.

maternal grandfathers and the maternal grandmothers, and thereafter repeat the Gāyatrī ten¹ times and thrice repeat the

#### Mantra

"I salute the Divinities," as aforesaid.2

After this, O Ādyā!³ he should take the directions (of the officiating Brāhmaṇa) relating to the disposal of the remnants of edibles⁴ and of the Piṇḍas.

# दत्तशेषैरक्षताद्यैर्मालूरफलसन्निभान् । द्विजात् प्राप्तोत्तरः पिण्डान् रचयेदद्वादश प्रिये।। ४४।।

dattaśeṣairakṣatādyairmālūraphalasannibhān / dvijāt prāptottaraḥ piṇḍān racayeddvādaśa priye//

दत्तशेषैरित्यादि । ततः परं द्विजात् इष्टेभ्यो दीयतामिति ओँ कुरुष्वेति प्राप्तोतरः सन् दत्तशेषैर्दत्तेभ्योऽविशष्टिरक्षताद्येर्मालूरफलसन्निभान् बिल्वफलतुल्यान् द्वादश पिण्डान् रचयेत् ।

Upon receiving the directions of the Brāhmaṇa, he should, O Beloved! make twelve Piṇḍas of the size of bael fruits with the remnants of the Akṣata 5 and other things.

# अन्यं तु कल्पयेदेकं पिण्डं तत्सममम्बिके। आस्तरेन्नैर्ऋते दर्भान् मण्डले यवसंयुतान्।। ४५।।

anyam tu kalpayedekam piṇḍam tatsamāmambike/ āstarennairṛte darbhān maṇḍale yavasamyutān//

अन्यन्त्वित्यादि । ततस्तेभ्योऽन्यमपि तत्समं बिल्वफलतुल्यमेकं पिण्डं कल्पयेत् । ततो नैर्ऋते कोणे कल्पिते चतुष्कोणमण्डले यवसंयुतान् दर्भान् कुशानास्तरेदाच्छादयेत् ।

<sup>1.</sup> Bhāratī says this. The text contains no direction as to how often it has to be repeated.

<sup>2.</sup> *i.e.*, the Mantra "Devatābhyaḥ", etc., verse 32.

<sup>3.</sup> Primodrial One.

<sup>4.</sup> Thus:

Question: "Om. There is some edible left over; to whom should it be given?"

Answer: "Om. Give it to the honoured ones."

Question: "Om. I wish to give Pindas."

Answer: "Om. Do so."

<sup>5.</sup> See p. 596, note 1.

He should make one more Piṇḍa equal in size with the others, and then, O Ambikā!¹ he should spread some Kuśa grass and barley on the Nairṛta corner² of the Maṇḍala³.

ये मे कुले लुप्तिपण्डाः पुत्रदारिववर्जिताः। अग्निदग्धाश्च ये केऽपि व्यालव्यसाघ्रहताश्च ये।। ४६।। ये बान्धबान्धवा वा येऽन्यजन्मिन बान्धवाः। महत्तपिण्डतोयाभ्यां ते यान्तु तृप्तिमक्षयाम्।। ४७।।

ye me kule luptapiṇḍāḥ putradāravivarjitāḥ/agnidagdhāśca ye ke'pi vyālavyasāghrahatāśca ye/ye bāndhabāndhavā vā ye'nyajanmani bāndhavāḥ/maddattapiṇḍatoyābhyām te yāntu tṛptimakṣayām//

#### Mantra

Such of my family as have none to offer Pindas to them whom neither son nor wife survive, who were burnt to death or were killed by tigers or other beasts of prey, such kinsmen<sup>4</sup> of mine as themselves are without kinsmen,<sup>5</sup> all such as were my kinsmen in previous births, may they all obtain imperishable satisfaction by the Pinda and water hereby given by me.

दत्त्वा पिण्डमपिण्डेभ्यो मन्त्राभ्यां सुरवन्दिते। प्रक्षाल्य हस्तावाचान्तः सावित्रीं प्रजपंस्ततः। देवताभ्यस्त्रिधा जप्त्वा मण्डलानि प्रकल्पयेत्।। ४८।।

dattvā piṇḍamapiṇḍebhyo mantrābhyāṁ suravandite/ prakṣālya hastāvācāntaḥ sāvitrīṁ prajapaṁstataḥ/ devatābhyastridhā japtvā maṇḍalāni prakalpayet//

दत्त्वेत्यादि। हे सुखवन्दिते ये मे कुले इत्यादिभ्यां ते यान्तु तृप्तिमक्षयामित्यन्ताभ्यां द्वाभ्यां मन्त्राभ्यामिपण्डेभ्यः पिण्डहीनेभ्यो नैर्ऋतकोणे कल्पिते चतुष्कोणे मण्डले आच्छादितेषु दर्भेषु पूर्वरचितद्वादशपिण्डातिरिक्तं पश्चाद्रचितं त्रयोदशं पिण्डं दत्त्वा हस्तौ

<sup>1.</sup> A title of Devī. Ambikā=Mother.

<sup>2.</sup> That is, the South-West corner.

<sup>3.</sup> See verse 39, ante.

<sup>4.</sup> Bāndhavas.

<sup>5.</sup> Without anyone of offer Pindas to them.

प्रक्षाल्य तत आचान्तः कृताचमनः सन् सावित्रीं गायत्रीं द्वादशधा प्रजपन् देवताभ्य इति मन्त्रं त्रिधा जप्त्वा मण्डलानि प्रकल्पयेत।

O Adored of the Devas! having with the above Mantra offered the Pinda to those who have no one to offer them Pindas, he should wash his hands and inwardly recite the Gāyatrī, and repeat the

#### Mantra<sup>1</sup>

"I salute the Divinities," and so forth, three times, and then make some Mandalas3.

> उच्छिष्टपात्रपुरतः पूर्वोक्तविधिना बुधः। द्वे द्वे च मण्डले देवि रचयेत् पितृतः क्रमात्।। ४९।।

ucchiştapātrapuratah pūrvoktavidhinā budhah/ dve dve ca maṇḍale devi racayet pitṛtah kramāt//

ननु केन विधिना कुत्र स्थाने कियन्ति वा मण्डलानि कल्पयितव्यानीत्या-काङ्क्षायामाह उच्छिष्टेत्यादि। हे देवि बुध: प्राज्ञ: श्राद्धकर्त्ता पूर्वोक्तेन विधिना पितृत: क्रमादुच्छिष्टपात्राणां पुरतो द्वे द्वे चतुष्कोणे मण्डले रचयेत्।

O Devī! the wise man should in front of the vessels containing the remnants of the offerings make such squares in twos (for his Ancestors), beginning with the paternal Ancestors.

पूर्वमन्त्रेण संप्रोक्ष्य कुशांस्तेष्वास्तरेत् कृती। अभ्युक्ष्य वायुना दर्भान् पितृदर्भक्रमात् शिवे। ऊद्भवें मूले च मध्ये च त्रींस्त्रीन् पिण्डान्निवेदयेत्।। ५०।।

pūrvamantreņa samprokṣya kuśāmsteṣvāstaret kṛtī/abhyukṣya vāyunā darbhān pitṛdarbhakramāt śive/ūrddhve mūle ca madhye ca trīmstrīn piṇḍānnivedayet//

पूर्वमन्त्रेणेत्यादि। हे शिवे ततो विमिति बीजरूपेण पूर्वमन्त्रेण मण्डलानि सम्प्रोक्ष्याऽभिषिच्य कृती विचक्षणः श्राद्धकर्ता तेषु मण्डलेषु कुशानास्तरेत्। ततो वायुना यमिति बीजेन दर्भानभ्युक्ष्याऽभिषिच्य पितृदर्भक्रमात् दर्भाणां मूले मध्ये चोद्ध्वें च

<sup>1.</sup> See Garland of Letters.

<sup>2.</sup> i.e., the Mantra "Devatābhyaḥ, etc. (in verse 32).

<sup>3.</sup> Mandalas which in this case are to be square in shape.

पित्रादिभ्यो मातापहादिभ्यो मातामहादिभ्यो मातामहादिभ्यश्च क्रमेणैव त्रींस्त्रीन् पिण्डान्निवेद-येत् दद्यात्।

O Śivā! he should then sprinkle the squares with water with the Mantra already prescribed,¹ and then spread Kuśa grass over them and sprinkle them with the Vāyu-Bīja², beginning with the Kuśa spread on the square for the paternal (male) Ancestors, and then offer three Piṇḍas, one at the top, another at the bottom, and one in the middle, in each of the squares³.

# आमन्त्रणेन प्रत्येकं नामोच्चार्य महेश्वरि। स्वधया वितरेत् पिण्डं यवमाध्वीकसंयुतम्।। ५१।।

āmantraņena pratyekam nāmoccārya maheśvari/ svadhayā vitaret piṇḍam yavamādhvīkasamyutam//

ननु केन केन वाक्येन पित्रादिभ्यः पिण्डा निवेदयितव्या इत्यपेक्षायामाह आमन्त्रणेनेत्यादि। हे महेश्वरि आमन्त्रणेन सम्बोधनविभक्त्या विशिष्टं पित्रादीनां प्रत्येकं नामोच्चार्य स्वधया यवमाध्वीकसंयुतं मधुयवाभ्यां संयुक्तं पिण्डं वितरेत्। अमुकगोत्र नान्दीमुख पितरमुकदेशवर्शर्मन्नेष मधुयवयुतः पिण्डस्ते स्वधेति वाक्येन दर्भमूले पित्रे अमुकगोत्र नान्दीमुख पितामह अमुकदेवशर्मन्नेष मधुयवयुतः पिण्डस्ते स्वधेति वाक्येन दर्भमध्ये पितामहाय अमुकगोत्र नान्दीमुख प्रपितामह अमुकदेवशर्मन्नेष मधुयवयुतः पिण्डस्ते स्वधेति वाक्येन दर्भोद्ध्वे भागे प्रपितामहायाऽमुक गोत्रे नान्दीमुखि मातरमुकि देवि मधुयवयुत एष पिण्डस्ते स्वधेति वाक्येन दर्भमूले मात्रे अमुकगोत्रे नान्दीमुखि पितामह्यमुकि देवि मधुयवयुत एष पिण्डस्ते स्वधेति वाक्येन दर्भाग्रे नान्दीमुखि पितामह्यमुकि देवि मधुयवयुत एष पिण्डस्ते स्वधेति वाक्येन दर्भाग्रे नान्दीमुखि प्रपितामह्यमुकि देवि मधुयवयुत एष पिण्डस्ते स्वधेति वाक्येन दर्भाग्रे

<sup>1.</sup> i.e., the Varuṇa Bīja, Vam.

<sup>2.</sup> Yam.

<sup>3.</sup> The Mandala is drawn with water, and four Mandalas are so drawn. The first Mandala is for the paternal male Ancestors—father, father's father, and father's father's father. The second Mandala is for the female Ancestors—mother, father's mother, father's father' mother. These two Mandalas are for the paternal side. The third Mandala is for the maternal male Ancestors—mother's father, mother's father's mother, and the father of the last. The fourth Mandala is for the maternal female Ancestors—mother's mother, mother's father's mother, mother's father's father's mother. The last two Mandalas are for the female Ancestry.

प्रिपतामह्य अमुकगोत्र नान्दीमुख मातामहामुकदेवशर्मन्नेष मधुयवयुतः पिण्डस्ते स्वधेत्यनेन वाक्येन दर्भमूले मातामहाय अमुकगोत्र नान्दीमुख प्रमातामह अमुकदेव-शर्मन्नेष मधुयवयुतः पिण्डस्ते स्वधेत्यनेन वाक्येन दर्भमध्ये प्रमातामहाय अमुकगोत्र नान्दीमुख वृद्धप्रमातामह अमुकदेवशर्मन्नेष मधुयवयुतः पिण्डस्ते स्वधेत्यनेन दर्भाग्रे वृद्धप्रमातामहाय अमुकगोत्रे नान्दीमुखि मातामह्यमुकि देवि मधुयवयुत एष पिण्डस्ते स्वधेत्यनेन दर्भमूले मातामह्यै अमुकगोत्रे नान्दीमुखि प्रमातामह्यमुकि देवि मधुयवयुत एष पिण्डस्ते स्वधेत्यनेन दर्भमध्ये प्रमातामह्यै अमुकगोत्रे नान्दीमुखि वृद्धप्रमातामह्यमुकि देवि मधुयवयुत एष पिण्डस्ते स्वधेति वाक्येन दर्भाग्रे वृद्धप्रमातामह्यै च पिण्डं दद्यादित्यर्थः।

O Maheśvarī! the names of each of the Ancestors should be mentioned, inviting him or her, and then the Piṇḍa should be given with honey and barley,¹ concluding with Svadhā.

> पिण्डान्ते पिण्डशेषञ्च विकीर्य लेपभाजिनः। प्रीणयेत् करलेपेन नैकोद्दिष्टेष्वयं विधिः।। ५२।।

piṇḍānte piṇḍaśeṣañca vikīrya lepabhājinaḥ/ prīṇayet karalepena naikoddiṣṭeṣvayaṁ vidhiḥ//

पिण्डान्ते इत्यादि। पिण्डान्ते पिण्डप्रदानान्ते पिण्डान्भितः पिण्डशेषं विकीर्यं विक्षिप्य ओ लेपभुजः पितरः प्रीयन्तामिति वाक्येन करलेपेन हस्तलग्नेनान्नेन लेपभाजिन-श्चतुर्थाद्यान् पितृन् प्रीणयेत्। एकोद्दिष्टेष्वयं विधिर्लेपभाजिपितृप्रीणनविधिर्नास्ति।

After the Pindas are given (in manner aforesaid) the Lepabhojī<sup>2</sup> Ancestors should be satisfied by the offer to them of the remnants which remain on the hand. These should be scattered on all sides with the

#### Mantra

Om: May the Lepa-bhojī Ancestors be pleased. In Ekoddiṣṭa-Śrāddha³ the offering to the Lepa-bhojī Ancestors is not made.

3. Śrāddha for one particular Ancestor only.

<sup>1.</sup> The Piṇḍas are offered as follows: I offer thee (of such and such Gotra), highly praiseworthy (Nāndīmukha)) and well known this Piṇḍa with honey an barley. It is thine: Svadhā.

Lepa-bhoji Ancestors are the fourth, fifth, and sixth Ancestors. From the seventh upwards there are no Pindas to be offered.

# देवतापितृतृप्त्यर्थं सावित्रीं दशधा जपेत्। देवताभ्यस्त्रिधा जप्ता पिण्डान् सम्पूजयेत्ततः।। ५३।।

devatāpitṛtṛptyartham sāvitrīm daśadhā japet/devatābhyastridhā japtvā piṇḍān sampūjayettataḥ//

देवतेत्यादि । ततो देवतापितृतृप्त्यर्थं सावित्रीं गायत्रीं दशधा जपेत् । ततो देवताभ्य इति मन्त्रं त्रिधा जप्त्वा ततो गन्धपुष्पाभ्यां पिण्डान् सम्पूजयेत् ।

Then for the satisfaction of the Devas and Pitṛs the Gāyatrī¹ a should be inwardly recited ten, times, and the Mantra, "I salute the Divinites"² as aforesaid should be similarly recited three times, and then the Pindas should be worshipped³.

प्रज्वाल्य धूपं दीपं च निमील्य नयनद्वयम्। दिव्यदेहधरान् पितृनश्नतः कव्यमध्वरे। विभाव्य प्रणमेद्धीमानिमं मन्त्रमुदीरयन्।।५४।।

prajvālya dhūpam dīpam ca nimīlya nayanadvayam/ divyadehadharān pitṛnaśnataḥ kavyamadhvare/ vibhāvya praṇameddhīmānimam mantramudīrayan//

प्रज्वाल्येत्यादि। ततो धूपं दीपं च प्रज्वाल्य नयनद्वयं निमील्य दिव्येदेहधरान् अध्वरे यज्ञो कव्यं पित्र्यमन्नं अश्नतः खादतः पितृन् विभाव्य विचिन्त्येमं वक्ष्यमाणं मन्त्रमुदीरयन् कीर्त्तयन् धीमान् जनस्तान् प्रणमेत्।

Lighting an incense-stick and a light, the wise one should, with closed eyes, think of the Pitṛs in their celestial forms partaking of their allotted Piṇḍas, each his own, and should then bow to them, uttering the following.

पिता मे परमो धर्मः पिता मे परमं तपः। स्वर्गः पिता मे तत्तृप्तौ तृप्तमस्त्यखिलं जगत्।। ५५।।

pitā me paramo dharmaḥ pitā me paramam tapaḥ/ svargaḥ pitā me tattṛptau tṛptamastyakhilam jagat//

तमेव मन्त्रमाह पिता मे इत्याद्यम्।

<sup>1.</sup> Vide Garland of Letters.

<sup>2. &</sup>quot;Devatābhyaḥ", etc. (verse 32).

<sup>3.</sup> The commentator adds: "With scents and flowers."

<sup>4.</sup> Pitā. Here collectively used for all the Pitrs. My duty to him and them is my highest duty.

#### Mantra

My father is my highest Dharma.<sup>1</sup> My father is my highest Tapas.<sup>2</sup> My father is my Heaven. On my father being satisfied, the whole Universe is satisfied.

# ततो निर्माल्यमादाय प्रार्थयेदाशिषः पितृन्।। ५६।।

tato nirmālyamādāya prārthayedāśiṣaḥ pitṛn//

Taking up some flowers<sup>6</sup> from the remnants, the Pitṛs should be asked for their blessings, with the following.

आशिषो मे प्रदीयन्तां पितरः करुणामयाः। वेदाः सन्ततयो नित्यं वर्द्धन्तां बान्धवा मम।।५७।। पातारो मे विवर्द्धन्तां बहून्यन्नानि सन्तु मे। याचितारः सदा सन्तु मा च याचामि कञ्चन।।५८।।

āśiṣo me pradīyantām pitaraḥ karuṇāmayāḥ/vedāḥ santatayo nityam varddhantām bāndhavā mama//pātāro me vivarddhantām bahūnyannāni santu me/yācitāraḥ sadā santu mā ca yācāmi kañcana//

तत इत्यादि। ततः परं निर्माल्यं पुष्पाद्यादाय गृहीत्वा आशिषो मे प्रदीयन्तामित्याद्यं मा च याचामि कञ्चनेत्यन्तं मन्त्रद्वयमुदीरयन् कर्मसाधकः पितृनाशिषः कामान् प्रार्थयेत् याचेत्।

#### Mantra

Give me your blessings, O Merciful Pitrs. May my knowledge, progeny, and Kinsmen always increase. May my benefactors prosper. May I have food in profusion. May many always beg of me, and may I not have to beg of any.

दैवादितो द्विजान् पिण्डान् विसृजेत्तदनन्तरम्। तथैव दक्षिणां कुर्यात् पक्षेषु त्रिषु तत्त्ववित्।। ५९।।

daivādito dvijān piņḍān visrjettadanantaram/ tathaiva dakṣiṇām kuryāt pakṣeṣu triṣu tattvavit//

<sup>1.</sup> Here=object of devotion.

<sup>2.</sup> Nirmālya—Flowers left over after the Śrāddha. Bhāratī says flowers and the like (Puṣpādi).

दैवादित इत्यादि। तदनन्तरं दैवादितो दैवपक्षादिक्रमतो ब्रह्मन् क्षमस्वेति पिण्ड गयां गच्छेति च वाक्यमुच्चरन् तत्त्वचित् साधको दर्भमयान् द्विजान् पिण्डांश्च विसृजेत्। तथैव दैवादिक्रमेणेव त्रिप्वपि पक्षेषु ओँ तत्सत् अद्येत्यादि कृतैतदाभ्युदियक-श्राद्धप्रतिष्ठार्थं हिरण्यादिकममुकगोत्रायामुकदेवशर्मणे ब्राह्मणाय दिक्षणां दातुमहमुत्सृजे इति वाक्येन यथाशक्ति हिरण्यादिकं दक्षिणां कुर्यात्।

Then he should remove the Devas and Brāhmaṇas made of Kuśa grass, as also the Piṇḍas, commencing with the Devas. The wise one should then make presents for all three<sup>1</sup>.

# गायत्रीं दशधा जप्त्वा देवताभ्योऽपि पञ्चधा। दृष्ट्वा वह्निं रविं विप्रमिदं पृच्छेत् कृताञ्जलिः।। ६०।।

gāyatrīm daśadhā japtvā devatābhyo'pi pañcadhā/ dṛṣṭvā vahnim ravim vipramidam pṛcchet kṛtāñjaliḥ//

गायत्रीमित्यादि। ततो गायत्रीं दशधा जप्त्वा देवताभ्य इति मन्त्रमपि पञ्चधा जप्त्वा विह्नं रियं च दृष्ट्वा कृताञ्जलिः सन् निप्रमिदं पृच्छेत्।

He should then make Japa of the Gāyatrī ten times, and the Mantra, "I salute the Divinities," a five times, and, after looking at the fire and the Sun, should, with folded palms, ask the Vipra the following question:

# इदं श्राद्धं समुच्चार्य साङ्गं जातमुदीरयेत्। द्विजो वदेत् सम्यगेव साङ्गं जातं विधानतः।। ६१।।

idam śrāddham samuccārya sāngam jātamudīrayet/ dvijo vadet samyageva sāngam jātam vidhānataḥ//

विष्रं प्रति किं पृच्छेदित्यपेक्षायामाह इदिमत्यादि। इदं श्राद्धं समुच्चार्य साङ्गं जातिमत्युदीरयेत्। योजनया इदं श्राद्धं साङ्गं जातिमत्येव विष्रं पृच्छेत्। ततो विधानतः सम्यगेव साङ्गं जातिमिति द्विजो वदेत्।

"Is the Śrāddha complete?"<sup>4</sup> and the Brāhmaṇas should make reply :

<sup>1.</sup> *i.e.*, the Devas and the paternal and maternal Ancestors. The present is made with the prescribed Mantra to the Brāhmaṇa.

<sup>2.</sup> The Mantra "Devatābhyaḥ", etc. (verse 32).

The Brāhmaņa who is always present to assist at these ceremonies.

<sup>4.</sup> *i.e.*, Faultlessly done.

"It has been completed according to the injunctions "1.

अङ्गवैगुण्यशान्त्यर्थं प्रणवं दशधा जपन्। अच्छिद्राभिविधानेन कुर्यात् कर्मसमापनम्। पात्रीयान्नानि पिण्डांश्च ब्राह्मणाय निवेदयेत्।। ६२।।

aṅgavaiguṇyaśāntyarthaṁ praṇavaṁ daśadhā japan/acchidrābhividhānena kuryāt karmasamāpanam/pātrīyānnāni piṇḍāṁśca brāhmaṇāya nivedayet//

Then, for the removal of the effects of any error or omission, the Praṇava<sup>2</sup> should be inwardly recited ten times, and the ceremony should be brought to a close uttering the following

#### Mantra

"May the Śrāddha rite be faultless<sup>3</sup>"; and then the food and drink in the vessels as also the Piṇḍas should be offered to the officiating Brāhmana.

> विप्राभावे गवाजेभ्यः सिलले वा विनिःक्षिपेत्। वृद्धिश्राद्धिमदं प्रोक्तं नित्यसंस्कारकर्मणि।। ६३।।

viprābhāve gavājebhyaḥ salile vā viniḥkṣipet/ vṛddhiśrāddhamidam proktam nityasamskārakarmaṇi// अच्छिदाभिविधानेन कृतमेतच्छाद्भकर्माऽच्छिद्रमस्त्वित वाक्येन।

In the absence of a Vipra, it should be given to cows and goats, or should be thrown into water. This is called "Vṛddhi Śrāddha," enjoined for all obligatory sacramental<sup>4</sup> rites.

#### श्राद्धे पर्वणि कर्त्तव्ये पार्वणत्वेन कीर्त्तयेत्।। ६४।।

śrāddhe parvaṇi karttavye pārvaṇatvena kīrttayet//
एवमाभ्युदियकश्राद्धिविधमुक्तवेदानीं सिवशेषेण तेनैव विधिना पार्वणादिकमिप श्राद्धं विधातव्यमित्याह श्राद्धे इत्यादिभि:। पर्वण्यमावास्यादौ कर्त्तव्ये श्राद्धे कल्पनीयेप्वनुज्ञावाक्येषु पार्वणत्वेन श्राद्धं कीर्त्तयेदुच्चारयेत्।

<sup>1.</sup> Vidhāna.

Omkāra.

<sup>3.</sup> This is called Acchidrabhividhana.

Samskāra.

Śrāddha performed on the occasion of any Parvan¹ is called "Pārvaṇa Śrāddha"².

देवतादिप्रतिष्ठासु पार्वणेन विधानेन

ग्रासु तीर्थयात्राप्रवेशयो:। विधानेन श्राद्धमेतदुदीरयेत्।। ६५।।

devatādipratisṭhāsu pārvanena vidhānena

tīrthayātrāpraveśayoḥ/ śrāddhametadudīrayet//

देवतादीत्यादि । देवतादिप्रतिष्ठासु तीर्थयात्राप्रवेशयोश्च कर्त्तव्ये श्राद्धे कल्पनीयेष्व-नुज्ञावाक्येषु पार्वणेन विधानेनैतच्छ्राद्धमित्युदीरयेत् ।

In ceremonies relating to the consecration of emblems or images of Devas, or while starting for, or returning from, pilgrimage, the Śrāddha should be according to the injunctions laid down for Pārvaṇa Śrāddha.

# नैतेषु श्राद्धकृत्येषु पितृन्नान्दीमुखान् वदेत्। नमोऽन्तपृष्ट्यायित्यत्र स्वधायै पदमुच्चरेत्।। ६६।।

naiteșu śrāddhakṛtyeṣu pitṛnnāndīmukhān vadet/namo'ntapuṣṭyāyityatra svadhāyai padamuccaret//

नैतेष्वित्यादि। एतेषु श्राद्धकृत्येषु पितृन्नान्दीमुखान्न वदेत् किं च देवताभ्यः पितृभ्यश्चेति मन्त्रेण नमोऽन्ते पुष्ट्यै इत्यत्र स्वधायै इति पदमुच्चरेत्। अन्यत् सर्वं पूर्ववदेव विधेयम्।

On the occasion of Pārvaṇa Śrāddha the Pitṛs should not be addressed with the prefix. "Nāndmukha," and for the words "Salutation to Puṣṭi" should be substituted the words "Salutation to Svadhā".

# पित्रादित्रयमध्ये तु यो जीवति वरानने। तस्योद्र्ध्वतनमुल्लिख्य श्राद्धे कुर्याद्विचक्षण:।। ६७।।

 Name given to certain days of the lunar month, such as Amāvasyā (New Moon), Pūrnimā (Full Moon), Astamī (Eighth Day). A festival.

Pārvaṇa-Śrāddha is Śrāddha performed on the occassions last mentioned—not only on Mahālayā Day—the New Moon preceding the Durgā Pūjā.

<sup>3.</sup> Namo'stu Puṣṭyai. See v. 32 ante.

<sup>4.</sup> Namo'stu Svadhāyai, (ibid.).

pitrāditrayamadhye tu yo jīvti varānane/ tasyorddhvatanamullikhya śrāddhe kuryādvicakṣaṇaḥ//

O Beautiful One! if any of the three Ancestors be alive, then the wise one should make the offerings to another Ancestor of higher degree.

> जनकादिषु जीवत्सु त्रिषु श्राद्धं विवर्ज्ययेत्। तेषु प्रीतेषु देवेशि श्राद्धयज्ञफलं लभेत्।। ६८।।

janakādiṣu jīvatsu triṣu śrāddhaṁ vivarjjayet/ teṣu prīteṣu deveśi śrāddhayajñaphalaṁ labhet//

ऊद्वंतनम् ऊद्वंभवम्।

If the father, grandfather, and great-grandfather<sup>1</sup> be alive, then, O Queen of the Devas! no Śrāddha need be performed. If they are pleased, then the object of the funeral rite and sacrifice<sup>2</sup> is attained.

#### जीवत्पितरि कल्याणि नान्यश्राद्धाधिकारिता। मातुः श्राद्धं विना पत्यास्तथा नान्दीमुखं विना।। ६९।।

jīvatpitari kalyāṇi nānyaśrāddhādhikāritā/ mātuḥ śrāddhaṁ vinā patnyāstathā nāndīmukhaṁ vinā//

जीवदित्यादि। हे कल्याणि पितिर जीवित सित पुत्रस्य मातुः पत्न्याश्च श्राद्धं विना तथा नान्दीमुखमाभ्युदियकमिप श्राद्धं विना अन्यश्राद्धाधिकारिता नास्तीत्यन्वयः।

If his father be living, then a man may perform his mother's Śrāddha, his wife's Śrāddha, and Nāndīmukha Śrāddha; but he is not entitled to perform the Śrāddha of anyone else.

एकोद्दिष्टे तु कौलेशि विश्वदेवान्न पूजयेत्। एकमेव समुद्दिश्याऽनुज्ञावाक्यं प्रकल्पयेत्।। ७०।।

ekoddiste tu kauleśi viśvadevänna pūjayet/ ekameva samuddisyā'nujñāvākyan prakalpayet//

O Queen of Kula!3 at the time of Ekoddista Śrāddha4 the

<sup>1.</sup> Literally, three Ancestors, beginning with father.

<sup>2.</sup> Srāddha and Yajña. If all the three Ancestors are alive, they ar feasted instead of Pindas being offered to them.

<sup>3.</sup> Kuleśvari.

<sup>4.</sup> See p. 621, note 3.

Viśva-Devas¹ are not to be worshipped. The word of entreaty² should be addressed to one Ancestor only³.

# दक्षिणाभिमुखो दद्यादन्नं पिण्डं च मानवः। यवस्थाने तिला देयाः सर्वमन्यच्च पूर्ववत्।। ७१।।

dakṣiṇābhimukho dadyādannam piṇḍam ca mānavaḥ/ yavasthāne tilā deyāḥ sarvamanyacca pūrvavat// एकोद्दिष्टे श्राद्धे।

At the time of Ekoddiṣṭa-Śrāddha dooked rice and Piṇḍa should be given whilst facing south. The rest of the ceremony is the same as that which has been already described, with the exception that sesamum should be substituted for barley.

# प्रेतश्राद्धे विशेषोऽयं गङ्गाद्यर्चां विवर्जयेत्। मृतं समुल्लिखेत् प्रेतं वाक्ये दानेऽन्नपिण्डयो:।। ७२।।

pretaśrāddhe viśeṣo'yam gangādyarcām vivarjayet/ mṛtam samullikhet pretam vākye dāne'nnapinḍayoḥ//

प्रेतश्राद्ध इत्यादि। प्रेतश्राद्धे गङ्गाद्यर्चां विवर्जयेत् न कुर्यात्। अनुज्ञावाक्ये-ऽन्नपिण्डयोदीने च मृतं जनं प्रेतं समुल्लिखेदुच्चारयेत्। प्रेतश्राद्धेऽयं विशेषो विज्ञेयः।

The peculiarity in Preta-Śrāddha<sup>5</sup> is that the worships<sup>6</sup> of Gaṅgā<sup>7</sup> and others is omitted, and in the framing of the Mantra the deceased should be spoken of as Preta<sup>8</sup> whilst rice and Pindas are offered to him.

#### एकमुद्दिश्य यत् श्राद्धमेकोद्दिष्टं तदुच्यते। प्रेतस्यान्ने च पिण्डे च मत्स्यं मांसं नियोजयेत्।। ७३।।

ekamuddiśya yat śrāddhamekoddiṣṭaṁ taducyate/ pretasyānne ca piṇḍe ca matsyaṁ māṁsaṁ niyojayet//

<sup>1.</sup> See p. 546, note 5.

<sup>2.</sup> Anujñā-vākya.

<sup>3.</sup> i.e., the person whose Ekoddista Śrāddha is being performed.

<sup>4.</sup> i.e., the first of Ekoddişta Śrāddha.

<sup>5.</sup> See p. 629, note 2.

<sup>6.</sup> Arcana.

<sup>7.</sup> The Devī of the Ganges.

<sup>8.</sup> *i.e*, the spirit before obsequial rites.

ननु किन्नाम एकोद्दिष्टं श्राद्धं तत्राह एकमुद्दिश्येत्यादि। नियोजयेत् समर्पयेत्।

The Śrāddha performed for one particular dead ancestor is called "Ekoddiṣṭa". In offering Piṇḍa to the Preta, fish and meat should be added.

# अशौचान्तात् द्वितीयेऽह्नि श्राब्दं यत् कुरुते नरः। प्रेतश्राब्दं विजानीहि तदेव कुलनायिके।। ७४।।

aśaucāntāt dvitīye'hni śrāddham yat kurute naraḥ/ pretaśrāddham vijānīhi tadeva kulanāyike//

ननु प्रेतश्राद्धं किन्नाम तत्राह अशौचान्तादित्यादि। अशौचान्तात् अशैचस्यान्तो यत्रास्ति तदशौचान्तं तस्मात्।

O Mistress of the Kula! know this, that the Śrāddha which is performed on the day following the end of the period of uncleanliness is Preta Śrāddha.

# गर्भस्त्रावाज्जातमृतादन्यत्र मृतजातयोः। कुलाचारानुसारेण मानवोऽशौचमाचरेत्।। ७५।।

garbhasrāvājjātamṛtādanyatra mṛtajātayoḥ/ kulācārānusārena mānavo'śaucamācaret//

अथ प्रसङ्गादशौचादिव्यवस्थामाह गर्भस्रावादित्यादिभिः। गर्भस्रावाद्गर्भपातात् जातमृतात् जातः सन्नेव मृतो जातमृतस्तस्माच्चान्यत्रान्ययोर्मृतजातयोः सतोर्मानवः स्वस्वकुलाचारानुसारेणाशौचमुशचिक्रियामाचरेत् कुर्यात्।

If there is a miscarriage, or if the child dies immediately on birth, or if a child is born or dies, then the period of uncleanliness is to be reckoned according to the custom of the family.

# द्विजातीनां दशाहेन द्वादशाहेन पक्षतः। शूद्रसामान्ययोर्देवि मासेनाशौचकल्पना।। ७६।।

dvijātīnām daśāhena dvādaśāhena pakṣataḥ/ śūdrasāmānyayordevi māsenāśuucakalpanā//

द्विजातीनामित्यादि। उपनीतसपिण्डमरणे शिशुजनने च द्विजातीनां ब्राह्मणक्षत्रिय-

Kaula Tāntrikas.

<sup>2.</sup> Āśauca: Erroneously called period of mourning.

वैश्यानां क्रमतो दशाहेन द्वादशाहेन पक्षतः पक्षेणाशौचकल्पना विज्ञेया। शूद्रसामान्ययोस्तु मासेनाशौचकल्पना विज्ञेया। शूद्रसामान्यवर्णयोरुपयनस्थाने विवाहो ज्ञेयः।

The period of uncleanliness in the case of the twice-born is ten days (for Brāhmaṇas), twelve (for Kṣatriyas), and a fortnight (for Vaiśyas); for Śūdras and Sāmānyas the period is one month (thirty days).

असपिण्डमृतज्ञातौ त्रिरात्राशौचिमिष्यते। शृण्वतोऽपि गताशौचे सपिण्डस्य मृतिं शिवे।। ७७।।

asapiṇḍamṛtajñātau trirātrāśaucamiṣyate/ śṛṇvato'pi gatāśauce sapiṇḍasya mṛtim śive//

असपिण्डेत्यादि। असपिण्डमृतज्ञातौ सपिण्डभिन्ने गोत्रजे मृते सित त्रिरात्रमशौच-मिष्यते। गताशौचेऽशौचे गते सित सपिण्डस्य मृतिं मरणं शृण्वतोऽपि जनस्य त्रिरात्राशौचिमिष्यते।

On the death of an Agnate<sup>1</sup> who is not a Sapiṇḍa,<sup>2</sup> the period of uncleanliness is three days, and on the death of a Sapiṇḍa,<sup>3</sup> should information of it arrive after the period prescribed, one becomes unclean for three days.

अशुचिर्नाधिकारी स्यादैवे पित्र्ये च कर्मणि। ऋते कुलार्चनादाद्ये तथा प्रारब्धकर्मण:।। ७८।।

aśucirnādhikārī syāddaive pitrye ca karmaṇi/ ṛte kulārcanādādye tathā prārabdhakarmaṇaḥ//

अशुचिरित्यादि। हे आद्ये कुलार्चनात्तथा प्रारब्धकर्मणश्च ऋतु कुलार्चन प्रारब्धकर्म-भ्यामन्यस्मिन् दैवे पित्र्ये च कर्मण्यशुचिर्जनोऽधिकारी न स्यात्।

The unclean man, O Primordial One! is not entitled to perform any rite relating to the Devas and the Pitṛs, excepting Kula worship<sup>4</sup> and that which has been already commenced.

पञ्चवर्षाधिकान् मर्त्यान् दाहयेत् पितृकानने। भर्ता सह कुलेशानि न दहेत् कुलकामिनीम्।। ७९।।

Jñāti.

<sup>. 2.</sup> *i.e*, having the same Piṇḍa, or funeral rice-ball offering. A kins-man connected by the offering of the Piṇḍa.

<sup>3.</sup> Kula-Pūjā.

<sup>4.</sup> Kula-Pūjā.

pañcavarṣādhikān marttyān dāhayet pitṛkānane/ bhartrā saha kuleśāni na dahet kulakāminīm//

Persons over five years of age should be burnt in the burning-ground, but, O Kuleśāni! a wife should note be burnt with her dead husband<sup>1</sup>.

#### तव स्वरूपा रमणी जगत्याच्छन्नविग्रहा। मोहाद्धर्त्तुश्चितारोहात् भवेन्नरकगामिनी।। ८०।।

tava svarūpā ramaṇī jagatyācchannvigrahā/ mohādbharttuścitārohāt bhavennarakagāminī//

Every woman is Thy image—Thou residest concealed in the forms of all women in this world.<sup>2</sup> That woman, who in her delusion<sup>3</sup> ascends the funeral pyre of her lord, shall go to hell.

#### ब्रह्ममन्त्रोपासकांस्तु तेषामाज्ञानुसारतः। प्रवाहयेद्वा निखनेद्दाहयेद्वापि कालिके।। ८१।।

brahmamantropāsakāmstu teṣāmājñānusārataḥ/ pravāhayedvā nikhaneddāhayedvāpi kālike//

Kālikā! the corpses of worshippers of the Brahma Mantra should be either buried, thrown into running water, or burnt, according as they may direct.

# पुण्यक्षेत्रे च तीर्थे वा देव्याः पार्श्वे विशेषतः। कुलीनानां समीपे वा मरणं शस्तमम्बिके।।८२।।

punyaksetre ca tīrthe vā devyāh pāršve višesatah/kulīnānām samīpe vā maraņam šastamambike//

पितृकानेन श्मशाने।

Ambikā!<sup>4</sup> death in a holy place or a place of pilgrimage, or near the Devī, or near the Kaulikas,<sup>5</sup> is a happy one.

<sup>1.</sup> This passage condemns the practice of Satī.

<sup>2.</sup> Tava svarūpā ramaņī, jagatyācchanna-vigrahā.

<sup>3.</sup> Moha is ignorance of right and wrong due to excess of grief, desire and the like.

<sup>4.</sup> See p. 617, note 1.

Followers of Kulācāra.

### विभावयन् सत्यमेकं विस्मरन् जगतां त्रयम्। परित्यजित यः प्राणान् स स्वरूपे प्रतिष्ठति।। ८३।।

vibhāvayan satyamekam vismaran jagatām trayam/ parityajti yaḥ prāṇān sa svarūpe pratiṣṭhati// विभावयन्निति। विभावयन् विचिन्तयन्। स्वरूपे परमात्मिनि।

He who at the time of his death meditates on the one Truth, forgetful of the three worlds becomes one with the Paramātmā<sup>1</sup>.

#### प्रेतभूमौ शवं नीत्वा स्नापयित्वा घृतोक्षितम्। उत्तराभिमुखं कृत्वा शाययेत्तं चितोपरि।।८४।।

pretabhūmau śavam nītvā snāpayitvā ghṛtokṣitam/ uttarābhimukham kṛtvā śāyayettam citopari//

प्रेतभूमावित्यादि। प्रेतभूमौ शवं नीत्वा घृतोक्षितं घृताभ्यक्तं तं स्नापयित्वोत्तराभिमुखं कृत्वा चितोपरि तं शवं शाययेत्।

After death the corpse should be taken to the burning ground, and when it has been washed it should be smeared with ghee and placed on the pyre, with the face to the north<sup>2</sup>.

# सम्बोधनान्तं तद्गोत्रं प्रेताख्यानं समुच्चरन्। दत्त्वा पिण्डं प्रेतमुखे दहेद्वह्मिमनुं स्मरन्।।८५।।

sambodhanāntam tadgotram pretākhyānam samuccaran/dattvā piṇḍam pretamukhe dahedvahnimanum smaran//

The deceased should be addressed by his name, and Gotra and as Preta.<sup>3</sup> Giving the Pinda to the mouth of the corpse, the pyre should be lighted by applying the torch to the mouth of the corpse, the while inwardly reciting the Vahni Bīja<sup>4</sup>.

# पिण्डन्तु रचयेत्तत्र सिद्धान्नैस्तण्डुलैश्च वा। यवगोधूमचूर्णैर्वा धात्रीफलसमं प्रिये।। ८६।।

piṇḍantu racayettatra siddhānnaistaṇḍulaiśca vā/ yavagodhūmacūrṇairvā dhātrīphalasamam priye//

<sup>1.</sup> Svarūpe pratiṣṭhati—literally, "stays in his own Essential Being". Svarūpa is here the equivalent of Paramātmā (Bhāratī).

<sup>2.</sup> Uttarābhimukha.

<sup>3.</sup> See p. 628 note 8.

<sup>4.</sup> Ram—the Bija of Fire.

Beloved! the Piṇḍa should be made of boiled or unboiled rice, or crushed barley, or wheat, and should be of the size of an emblic myrobalam<sup>1</sup>.

# स्थितेषु प्रेतपुत्रेषु ज्येष्ठे श्राद्धाधिकारिता। तदभावेऽन्यपुत्रादौ ज्येष्ठानुक्रमतो भवेत्।।८७।।

sthiteṣu pretaputreṣu jyeṣṭhe śrāddhādhikāritā/tadabhāve'nyaputrādau jyeṣṭhānukramato bhavet//

सम्बोधनान्तमित्यादि। सम्बोधनान्तं सम्बोधनविभक्तयन्तं प्रेताख्यानं प्रेतनाम तद्गोत्रञ्च समुच्चरन् ओँ अद्यामुकगोत्र प्रेत पितरमुकदेवशर्मन्नेष पिण्डस्ते स्वधेति वाक्यमुदीरयन् प्रेतमुखे पिण्डं दत्त्वा विह्नमनुं रिमिति मन्त्रं स्मरन् सन् शवं दहेत्। ज्येष्ठे पुत्रे।

To the eldest son of the Preta is given the privilege of performing the Śrāddha; in his absence to the other sons, according to the order of their seniority.

# अशौचान्तान्तदिवसे कृतस्नानो नरः शुचिः। मृतप्रेतत्वमुक्त्यर्थमुत्सृजेत्तिलकाञ्चनम् ।। ८८।।

aśaucāntāntadivase kṛtasnāno naraḥ śuciḥ/ mṛtapretatvamuktyarthamutsrjettilakāñcanam//

अशौचान्तेत्यादि। अशौचान्तान्तदिवसे अशौचान्ताद्वासरात् परिस्म् वासरे। कृतस्नानः शुचिश्च सन्नरः ओ अद्येत्यादि अमुकगोत्रस्य प्रेतस्य पितुरमुकदेवशर्मणः प्रेतत्विमुक्त्चर्थममुकगोत्रायामुकदेवशर्मणे ब्राह्मणाय दातुं काञ्चनसिहतांस्तिलानहमुत्सृजे इति वाक्येन मृतप्रेतत्विवमुक्त्चर्थं तिलकाञ्चनमुत्सृजेत्।

The day after the day upon which the period of uncleanliness expires, the mourner should bathe and purify himself, and give away gold and sesamum for the Liberation of the Preta<sup>2</sup>.

<sup>1.</sup> Harītakī.

The Mantra said whilst giving away is: "Om: to-day (here mention month, Pakṣa, Tithi, etc.), for the Liberation of my father, whose Gotra is — and whose name is —, I give away gold, etc., to the Brāhmaṇa, whose name is — and whose Gotra is—."

### गां भूमिं वसनं यानं पात्रं धातुविनिर्मितम्। भोज्यं बहुविधं दद्यात् प्रेतस्वर्गाय सत्सुतः।।८९।।

gām bhūmim vasanam yānam pātram dhātuvinirmitam/ bhojyam bahuvidham dadyāt pretasvargāya satsutaḥ//

The son of the Preta should give away cattle, lands, clothes, carriages, vessels made of metals, and various kinds of edibles, in order that the Preta may attain Heaven.

# गन्धं माल्यं फलं तोयं शय्यां प्रियकरीं तथा। यद् यत् प्रेतप्रियं दृव्यं तत् स्वर्गाय समुत्सृजेत्।। ९०।।

gandham mālyam phalam toyam śayyām priyakarīm tathā/ yad yat pretapriyam dravyam tat svargāya samutsrjet//

गामित्यादि। ओँ अद्यामुकगोत्रस्य प्रेतस्य पितुरमुकदेवशर्मणः स्वर्गार्थममुक-गोत्रायामुकदेवशर्मणे ब्राह्मणाय गामिमामहं सम्प्रददे इति वाक्येन सत्सुतः प्रेतस्वर्गाय गां दद्यात्। इत्थ्येमेव कल्पितेन तत्तद्वाक्येन भूम्यादिकमपि प्रेतस्वर्गाय दद्यात्।

He should also give away scents, garlands, fruits, water, beautiful bed, and everything which the Preta himself liked to insure his passage to Heaven.

# ततस्तु वृषभञ्जैकं त्रिशूलाङ्केन लाञ्छितम्। स्वर्णेनालङ्कृतं कृत्वा त्यजेत् तत्स्वरवाप्तये।। ९१।।

tatastu vṛṣabhañcaikam triśūlānkena lānchitam/ svarṇenālankṛtam kṛtvā tyajet tatsvaravāptaye//

Then a bull should be branded with the mark of a trident, and decorated with gold and ornaments, and then let loose, with the object that the deceased may attain Heaven.

# प्रेतश्राद्धोक्तविधिना श्राद्धं कृत्वाऽतिभक्तितः। ब्रह्मज्ञान् ब्राह्मणान् कौलान् क्षुधितानपि भोजयेत्।। ९२।।

pretaśrāddhoktavidhinā śrāddham kṛtvā'tibhaktitaḥ/ brahmajñān brāhmaṇān kaulān kṣudhitānapi bhojayet// तत्स्वरवाप्तये प्रेतस्वर्गावाप्तये।

He should then with a devout spirit perform the Śrāddha, according to the injunctions laid down for the performance of

Preta Śrāddha,¹ arid then feed Brāhmaṇas and Kaula knowers of the Brahman² and the hungry.

दानेष्वशक्तो मनुजः कुर्वन् श्राद्धं स्वशक्तितः। बुभुक्षितान् भोजयित्वा प्रेतत्वं मोचयेत् पितुः।। ९३।।

dāneṣvaśakto manujaḥ kurvan śrāddhaṁ svaśaktitaḥ/bubhukṣitān bhojayitvā pretatvaṁ mocayet pituḥ//

बुभुक्षितान् श्रुधितान्।

The man who is unable to make gifts should perform the Śrāddha to the best of his ability, and feed the hungry, and thus liberate his father from the state of existence of a Preta<sup>3</sup>.

आद्यैकोद्दिष्टमेतत्तु प्रेतत्वान्मुक्तिकारणम्। वर्षे वर्षे मृततिथौ दद्यादन्नं गतासवे।। ९४।।

ādyaikoddistametattu pretatvānmuktikāraņam/ varse varse mṛtatithau dadyādannam gatāsave//

This Preta Śrāddha is known as Ādyā Ekoddiṣṭa Śrāddha,<sup>4</sup> and it liberates the deceased from the state of Preṭa. After this every, year on the Tithi<sup>5</sup> of his death edibles<sup>6</sup> should be given to the deceased.

बहुभिर्विधिभिः किं वा कर्मभिर्बहुभिश्च किम्। सर्विसिद्धिमवाप्नोति मानवः कौलिकार्चनात्।। ९५।।

bahubhirvidhibhih kini vā karmabhirbahubhiśca kim/ sarvasiddhimavāpnoti mānavah kaulikārcanāt//

There is no necessity for a multitude of injunctions nor for

<sup>1.</sup> See p. 629, verse 74. \*

<sup>2.</sup> Brahmajña.

<sup>3.</sup> The impure earth-bound state after Sapindīkaraņa he joins the other Pitrs and then reaps the result of his karma.

<sup>4.</sup> This is the first (Adyā) Śrāddha done immediately after (verse 88) the expiry of the period of unclealiness for the liberation from the state of a Preta of the person who is dead. Ekoddiṣṭa means directed (Uddiṣṭa) towards one (Eka).

<sup>5.</sup> A lunar day, which may be less than twenty-four hours.

<sup>6.</sup> The offering of Pindas on the anniversary of his death is called Vātsarika (annual) Śrāddha.

a multitude of rituals. Man may attain all Siddhi<sup>1</sup> by honouring a Kaulika.

# विना होमाज्जपात् श्राद्धात् संस्कारेषु च कर्मसु। सम्पूर्णकार्यसिद्धिः स्यादेकया कौलिकार्चया।। ९६।।

vinā homājjapāt śrāddhāt saniskāreṣu ca karmasu/ sampūrṇakāryasiddhiḥ syādekayā kaulikārcayā//

आद्येत्यादि। एतदाद्यमेकोद्दिष्टं तु मृतस्य प्रेतत्वान्मुक्तेः कारणं भवति। अतःपरं वर्षे वर्षे मृतितथौ करिष्यमाणे एकोद्दिष्टश्राद्धे मृतं प्रेतं नोच्चारयेदित्यवगन्तव्यम्। गतासवे विगतप्राणाय।

The object of all Samskāras<sup>2</sup> is completely attained if, in lieu of the prescribed Homa, Japa, and Śrāddha,<sup>3</sup> even a single Kaulika<sup>4</sup> is (at the time of the rite) duly honoured.

# शुक्लां चतुर्थीमारभ्य शुभकर्माणि साधयेत्। असितां पञ्चमीं यावत् विधिरेषु शिवोदित:।। ९७।।

śuklām caturthīmārabhya śubhakarmāni sādhayet/asitām pañcamīm yāvat vidhiresu śivoditah//

The injunction of Siva is that all auspicious ceremonies should be performed between the period beginning with the fourth day of the light half of the lunar half-month, and ending on the fifth of the dark half-month.

# अन्यत्रापि विरुद्धेऽह्नि गुर्वित्विक्कौलिकाज्ञया। कर्माण्यपरिहार्याणि कर्मार्थी कर्तुमहित।। ९८।।

anyatrāpi viruddhe'hni gurvartvikkaulikājñayā/karmāṇyaparihāryāṇi karmārthī kartumarhati//

He, however, who is desirous of performing any rite which must be performed may perform it even on an inauspicious

<sup>1.</sup> Sarva-siddhi—Success in all things.

<sup>2. &</sup>quot;Sacraments" described in Ch. IX.

<sup>3.</sup> That is, the burnt sacrifice, recitation, of Mantra, or obsequial rites.

<sup>4.</sup> Follower of Kulācāra who has realised the One underlying the diversity of the world.

day,¹ provided he be so directed by his Guru, by a Rtvik,² or a Kaulika.

### गृहारम्भः प्रवेशश्च यात्रा रत्नादिधारणम्। सम्पूज्याऽऽद्यां पञ्चतत्त्वैः कुर्यादेतानि कौलिकः।। ९९।।

gṛhārambhaḥ praveśaśca yātrā ratnādidhāraṇam/ sampūjyā''dyām pañcatattvaili kuryādetāni kaulikaḥ//

A Kaulika should commence the building of a house, should first enter a house, start on a journey, wear new jewels, and the like, only after worshipping the Primordial One with the five Elements<sup>3</sup>.

### संक्षेपयात्रामथवा कुर्यात् साधकसत्तमः। ध्यायन् देवीं स्मरन्मन्त्रं नत्वा गच्छेद् यथामित।। १००।।

samkṣepayātrāmathavā kuryāt sādhakasattamaḥ/dhyāyan devīm smaranmantram natvā gacched yathāmati//

Or the excellent worshipper may shorten the rite. He may, after meditating on the Devī, and inwardly reciting the Mantra and bowing to the Devī, go wherever he may desire.

# सर्वासु देवतार्चसु शारदीयोत्सवादेषु। तत्तत्कल्पोक्तविधिना ध्यानपूजां समाचरेत्।। १०१।।

sarvāsu devatārcasu śāradīyotsavādiṣu/ tattatkalpoktavidhinā dhyānapūjām samācaret//

In the worship of all Devatās, such as the Autumnal Festival<sup>4</sup> and others, Dhyāna and Pūjā<sup>5</sup> should be performed according to the ordinances laid down in the Śāstras relating to such worship.

आद्यापूजोक्तविधिना बिलहोमं प्रयोजयेत्। कौलार्चनं दक्षिणाञ्च कृत्वा कर्म समापयेत्।। १०२।।

3. Pañca-tattva—Wine, meat, etc. (see Śakti and Śākta).

Viruddhe'hni.

<sup>2.</sup> Priest.

<sup>4.</sup> Śāradīyotsava. The Durgā Pūjā is so called because it is celebrated in Autumn. Durgā Pūjā is also celebrated in Spirng, and in then called Vāsantī, or Vernal Festival.

<sup>5.</sup> Meditation and worship.

ādyāpūjoktvidhinā balihomani prayojayet/kaulārcanani dakṣiṇāñca kṛtvā karma samāpayet//

According to the ordinances relating to the worship of the Primordial Kālī, animal sacrifice<sup>1</sup> and Homa<sup>2</sup> should be performed, and the rite should be brought to an end by the honouring of Kaulikas<sup>3</sup> and making of presents <sup>4</sup>.

गङ्गां विष्णुं शिवं सूर्यं ब्रह्माणं परिपूज्य च। उद्देश्यमर्चयेदेवं सामान्यो विधिरीरित:।। १०३।।

gangām viṣṇum śivam sūryam brahmāṇam paripūjya ca/ uddeśyamarcayeddevam sāmānyo vidhirīrital!//

The general rule is that Gangā, Viṣṇu, Śiva, Sūrya, and Brahmā should first be worshipped, and then the Deva the special object of worship.

कौलिकः परमो धर्मः कौलिकः परदेवता। कौलिकः परमं तीर्थं तस्मात् कौलं सदार्चयेत्।। १०४।।

kaulikaḥ paramo dharmaḥ kaulikaḥ paradevatā/kaulikaḥ paramaṁ tīrthaṁ tasmāt kaulaṁ sadārcayet//

The Kaulika is the most excellent Dharma,<sup>5</sup> the Kaulika is the most excellent Deva, the Kaulika is the most excellent pilgrimage,<sup>6</sup> therefore should the Kaula be always worshipped<sup>7</sup>.

सार्द्धत्रिकोटितीर्थानि ब्रह्माद्याः सर्वदेवताः। वसन्ति कौलिके देहे किन्न स्यात् कौलिकार्चनात्।। १०५।। पूर्णाभिषिक्तः सत्कौलो यस्मिन् देशे विराजते। धन्यो मान्यः पुण्यतमः स देशः प्रार्थते सुरैः।। १०६।।

<sup>1.</sup> Vali.

<sup>2.</sup> Sacrifice in fire.

<sup>3.</sup> Followers of Kulācāra, who see the Brahman in all and in the Brahman. *Vide ante.* 

<sup>4.</sup> Daksiņā.

<sup>5.</sup> *i.e.*, embodiment of righteousness.

<sup>6.</sup> *i.e.*, he is the embodiment of all the Holy Places. A visit to him is the equivalent of the visit to all Holy shines.

<sup>7.</sup> Arncayet.

sārddhatrikoṭitīrthāni brahmādyāḥ sarvadevatāḥ/vasanti kaulike dehe kinna syāt kaulikārcanāt//pūrṇābhiṣiktaḥ satkaulo yasmin deśe virājate/dhanyo mānyaḥ puṇyatamaḥ sa deśaḥ prārthate suraiḥ//

The three and a half Koṭis¹ of Places of Pilgrimage, all the Devas beginning with Brahmā Himself, reside in the body of the Kaula. What, therefore, is there which is not attained by worshipping him? The land in which the good and Fully initiated² Kaula resides is blessed and deserving of honour. It is most holy, and is coveted even by the Devas.

# कृतपूर्णाभिषेकस्य साधकस्य शिवात्मनः। पुण्यपापविहीनस्य प्रभावं वेत्ति को भुवि।।१०७।।

kṛtapūrṇābhiṣekasya sādhakasya śivātmanaḥ/puṇyapāpavihīnasya prabhāvan vetti ko bhuvi//

Who can, in this world, understand the majesty of the "Fully initiated" Sādhaka,<sup>3</sup> who is Śiva<sup>4</sup> Himself, and to whom there is nothing either holy or sinful?

## केवलं नररूपेण तारयन्नखिलं जगत्। शिक्षयन् लोकयात्राञ्च कौलो विहरति क्षितौ।। १०८।।

kevalam nararūpeņa tārayannakhilam jagat/ śikṣayan lokayātrāñca kaulo viharati kṣitau//

शुक्लामित्यादि । असितां कृष्णाम् । यावदित्यवधौ ।

Such a Kaula, possessing merely the form of man, moves about this earth for the salvation of the entire world and the instruction of men in the conduct of life.

#### श्रीदेव्युवाच

## पूर्णाभिषिक्तकौलस्य माहात्म्यं कथितं प्रभो। विधानमभिषेकस्य कृपया श्रावयस्व माम्।।१०९।।

<sup>1.</sup> A Koṭi is a crore or ten million—i.e., all the multitude.

<sup>2.</sup> Pūrņābhişikta=lit. Fully sprinkled. Pūrņābhişeka follows initiation.

<sup>3.</sup> One who is intently striving to attain Siddhi.

<sup>4.</sup> Sivātmā that is, he is the embodiment of goodness and beneficence.

śridevyuvāca

pūrṇābhiṣiktakaulasya māhātmyam kathitam prabho/vidhānamabhiṣekasya kṛpayā śrāvayasva mām//पूर्णाभिषेकविधिं श्रोत्मिच्छन्ती श्रीदेव्युवाच। पूर्णाभिषेककौलस्येत्यादि।

Śrī Devī said:

Thou hast, O Lord! spoken of the Greatness¹ of the fully initiated Kaula. Do Thou in Thy mercy speak to Me of the ordinances relating to such initiation².

#### श्रीसदाशिव उवाच

# विधानमेतत् परमं गुप्तमासीद् युगत्रये। गुप्तभावेन कुर्वन्तो नरा मोक्षं ययुः पुरा।। ११०।।

śrīsadāśiva uvāca

vidhānametat paramam guptamāsīd yugatraye/ guptabhāvena kurvanto narā mokṣam yayuḥ purā// एवं प्रार्थित: सन् श्रीसदाशिव उवाच। विधानमित्यादि।

Śrī Sadāśiva said:

In the three Ages<sup>3</sup> this rite was a great secret; men then used to perform it in all secrecy, and thus attain Liberation.

प्रबले कलिकाले तु प्रकाशे कुलवर्त्मनः। नक्तं वा दिवसे कुर्यात् सप्रकाशाभिषेचनम्।। १११।।

prabale kalikāle tu prakāśe kulavartmanaļ/ naktam vā divase kuryāt saprakāśābhiṣecanam//

When the Kali Age prevails, the followers of Kula rite should declare themselves as such, and, whether in the night or the day, should openly be initiated<sup>4</sup>.

नाऽभिषेकं विना कौलः केवलं मद्यसेवनात्। पूर्णाभिषेकात् कौलः स्यात् चक्राधीशः कुलार्चकः।। ११२।।

nā'bhiṣekaṁ vinā kaulaḥ kevalaṁ madyasevanāt/ pūrṇābhiṣekāt kaulaḥ syāt cakrādhīśaḥ kulārcakaḥ//

<sup>1.</sup> Māhātmya=Prabhāva=Power, goodness, sanctity.

<sup>2.</sup> Pūrņābhiṣeka.

<sup>3.</sup> Yuga—that is, Satya, Tretā, and Dvāpara, the three past Ags.

<sup>4.</sup> See Ch. IV, verse 78.

नक्तं रात्रौ।

By the mere drinking of wine,<sup>1</sup> without initiation,<sup>2</sup> a man does not become a Kaula. The Kula worshipper becomes the Lord of the Kula-Cakra only after "full initiation"<sup>3</sup>.

# तत्राभिषेकपूर्वेऽह्नि सर्वविघ्नोपशान्तये। यथाशक्त्युपचारेण विघ्नेशं पूजयेद्गुरुः।। ११३।।

tatrābhiṣekapūrve'hṇi sarvavighnopaśāntaye/ yathāśaktyupacāreṇa vighneśam pūjayedguruḥ//

अथ पूर्णाभिषेकस्य विधानमाह तत्रेत्यादिभि:। विघ्नेशम् गणपतिम्।

The Guru should, the day before the initiation, worship the Deva of Obstacles<sup>4</sup> with offerings, according to his ability for the removal of all obstacles.

#### गुरुश्चेन्नाधिकारी स्यात् शुभपूर्णाभिषेचने। तदाऽभिषिक्तकौलेन संस्कारं साधयेत् प्रिये।। ११४।।

guruścennādhikārī syāt śubhapūrṇābhiṣecane/ tadā'bhiṣiktakaulena saṃskāraṃ sādhayet priye//

गुरुरित्यादि। चेत् यद्यभिषिक्तत्वात् शुभपूर्णाभिषचने गुरुरिधकारी न स्यात्तदाभिषिक्तकौलेन पूर्णभिषेचनं संस्कारं नर: साधयेत्।

If the Guru is not qualified to officiate at a "Full initiation"<sup>5</sup> ceremony, then it should, O Beloved! be performed by a duly initiated Kaula<sup>6</sup>.

- 1. Kevalam madhya-sevanāt.
- 2. Abhişeka.
- 3. Pūrņābhişeka.
- 4. Gaņeśa.
- 5. Pūrņābhiṣeka.
- 6. Vide p. 638, note 3. Changing one's Guru is not allowed unless the latter is not qualified when the services of a qualified preceptor may be sought. It is however said "the disciple thristing for knowledge may go from one Guru to another in the same way that a bee longing for honey goes from flower to flower."

Tarkālankāra says: At the time of Mantragrahana (reception of Mantra) the person imparting it becomes Guru; at the time of Abhiseka the quality of Guru is transferred to him who performed it. *Tantrasāra* says that by renouncing the Guru man incurs death, by giving up

# खान्तार्णं बिन्दुसंयुक्तं बीजमस्य प्रकीर्त्तितम्।। ११५।।

khāntārṇam bindusamyuktam bījamasya prakīrttitam// अथ गणपतिपूजाया विधानमेवाह खान्तार्णामित्यादिभिः। बिन्दुसंयुक्तमनुस्वारसिहतं खान्तार्णं खस्यान्तिमं गकाररूपमक्षरम् अस्य विघ्नेशस्य बीजं प्रकीर्त्तितम्।

Gam is the Bīja of Ganapati (Ganeśa).

#### गणकोऽस्य ऋषिश्छन्दो निवृत् विघ्नस्तु देवता। कर्त्तव्यकर्मणो विघ्नशान्त्यर्थे विनियोगिता।। ११६।।

gaṇako'sya ṛṣiśchando nivṛt vighnastu devatā/karttavyakarmaṇo vighnaśāntyarthe viniyogitā//

अथ ऋषिन्यासं विधातुं गणपतिबीजमन्त्रस्य ऋष्यादिकमाह गणक इत्यादिना। अस्य गणपतिबीजमन्त्रस्य गणक ऋषिनिवृच्छन्दो विघ्नो देवता कर्त्तव्यस्य शुभपूर्णा–भिषेककर्मणो विघ्नशान्त्यर्थे विनियोग:।शिरिस गणकाय ऋषये नम:। मुखे निवृच्छन्दसे नम:। हृदये विघ्नाय देवतायै नम:। इति ऋषिन्यासं विदध्यात्।

Gaṇaka is the Rṣi, the Caṇḍa is Nīvṛt,¹ the Lord of Obstacles² is the Devatā, and the Mantra is applicable for the removal of obstacles to the performance of the rite³.

### षड्दीर्घयुक्तमूलेन षडङ्गानि समाचरेत्। प्राणायामं ततः कृत्वा ध्यायेद् गणपतिं शिवे।। ११७।।

ṣaḍdīrghayuktamūlena ṣaḍaṅgāni samācaret/ prāṇāyāmaṁ tataḥ kṛtvā dhyāyed gaṇapatiṁ śive//

षडित्यादि। ततः षड्दीर्घयुक्तेन मूलेन गणपितबीजेनाङ्गुष्ठादीनि हृदयदीनि च

Mantra poverty comes, and by giving up both, goes to Raurava hell. The sense of this is that there is no fault in giving up the Guru is the disciple desires to be initiated in the Śaṁskāra in which the person who gave him Mantra is not initiated and for which he is not qualified. If however the Guru is initiated and qualified the disciple cannot leave him. The intention of Śiva is that the disciple who wishes to be initiated in Śāktābhiṣeka, Pūrṇābhiṣeka, Kramadīkṣā and the like, may leave the Guru who gave the Mantra and go to another who can fulfil his desires.

<sup>1.</sup> A form of metre.

<sup>2.</sup> Vighna—that is, Gaņeśa.

<sup>3.</sup> i.e., initiatory rite.

षडङ्गानि प्रति न्यासं समाचरेत्। गां अङ्गुष्यभ्यां नमः। गीं तर्जनीभ्यां स्वाहा। गूं मध्माभ्यां वषट्। गैं अनामिकाभ्यां हुँ। गौं किनष्ठभ्यां वौषट्। गः करतलपृष्ठभ्यां फट्। इत्युङ्गुष्ठादिषडङ्गन्यासम्। गां हृदयाय नमः। गीं शिरसे स्वाहा। गूं शिखायै वषट्। गौ कव्चाय हुँ। गौं नेत्रत्रयाय वौषट्। गः करतलपृष्ठभ्यां फट्। इति हृदयादिषडङ्गन्यासं च विद्ध्यादित्यर्थः। ततो गमिति मन्त्रेण प्राणायामं कृत्वा गणपतिं ध्यायेत्।

Adding successively six long vowels to the Mūla Mantra,<sup>1</sup> Ṣaḍaṅga-nyāsa<sup>2</sup> should be performed, and O Śivā! after doing Prāṇāyāma<sup>3</sup> let Gaṇapati be meditated upon.

सिन्दूराभं त्रिनेत्रं पृथुतरजठरं हस्तपद्मैर्दधानं खड्गं पाशाङ्कुशेष्टान्युरुकरिवलसद्वारुणीपूर्णकुम्भम्। बालेन्दूद्दीप्तमौलिं करिपतिवदनं बीजपूरार्द्रगण्डं भोगीन्द्राबद्धभूषं भजत गणपतिं रक्तवस्त्राङ्गरागम्।। ११८।।

sindūrābham trinetram pṛthutarajaṭharam hastapadmairdadhānam khadgam pāśāmkuśeṣṭānyurukaravilasadvārunīpūrnakumbham/bālendūddīptamaulim karipativadanam bījapūrārdragaṇḍam bhogīndrābaddhabhūṣam bhajata gaṇapatim raktavastrāngarāgam//

गणपतिध्यानमेवाहैकेन सिन्दूराभिमत्यादि। हे भक्ता गणपतिं गणेशानं यूयं भजतेत्यन्वयः। कथम्भूतं गणपतिम् सिन्दूराभम् सिन्दूरेणाभा दीप्तिर्यस्य यस्मिन् वा

<sup>1.</sup> Gam.

<sup>2.</sup> Ṣaḍaṅga-nyāsa proper is also called Ḥṛḍayādi-ṣaḍaṅga-nyāsa—i.e., of the six part of the body, beginning with the Heart: (1) heart, (2) the Head, (3) the Crown-lock, (4) the Thorax, (5) the three Eyes, (6) the palm and back of the Hand. Kara-nyāsa is called Aṅguṣṭhādi-Ṣaḍaṅga-nyāsa—i.e., Nyāsa of six parts, beginning with the Aṅguṣṭa, or thumb; (1) Thumb, (2) Index finger, (3) Middle finger, (4) Rinig finger, (5) Little finger, and (6) the palm and back of the Hand.

<sup>3.</sup> For the details of this practice, see ed., Bhakta, p. 497. Commence inhalation with the left nostril, making Japa of the Bija Gam sixteen times; retain the breath, making Japa sixty-four times; lastly, exhale through right nostril, making Japa thirty-two times. Then the order is reversed by commencing with right nostril, and lastly with the left nostril. These three actions make one Prāṇāyāma. This Tantra speaks of two ways of Prāṇāyāma—the Gheraṇḍa Sanihitā of seven and the Haṭḥa-yoga-pradīpikā of three.

तथाभूतम्। पुनः कीदृशम् त्रिनेत्रम् त्रिलोचनम्। पुनः कीदृशम् पृथुतरजठरम् अतिविशालकुक्षिम्। पुनः कीदृशम् हस्तपद्यैः पाणिकमलैः खड्गं पाशाङ्कुशेष्ट्यिन पाशमङ्कुशं वरं च दधानं दधतम्। पुनः कीदृशम् उरुकरिवल सद्वारुणीपूर्णकुम्भम् उरौ विशाले करे शुण्डायां विलसन् भासमानो वारुण्यां मिद्रया पूर्णः कुम्भो यस्य तथाभूतम्। पुनः कीदृशम् किरपितवदनम् किरपितर्गजरास्येव वदनं मुखं यस्य तथाभूतम्। पुनः कीदृशम् बीजपूर्रपण्डम् बीजपूरेण मदप्रवाहेणाद्रौ गण्डौ कपोलौ यस्य तथाभूतम्। पुनः कीदृशम् भोगीन्द्राबद्धभूषम् भोगीन्द्रेण सर्पराजेन बद्धा भूषा यस्य येन वा तथाभूतम्। पुनः कीदृशम् रक्तवस्त्राङ्गरागम् रक्तवस्त्रेणाङ्गे रागो रक्तत्वं यस्य तथाभूतम्।

#### Dhyāna

Meditate on Gaṇa-pati as of the colour of vermilion, having three eyes, a large belly, holding in His lotus-hands the conch,<sup>1</sup> the noose,<sup>2</sup> the elephant-goad,<sup>3</sup> and the sign of blessing.<sup>4</sup> His great trunk is adorned with the jar of wine which it holds. On His forehead shines the young Moons.<sup>5</sup> He has the head of the King of elephants; His cheeks are constantly bathed in wine. His body is adorned with the coils of the King of serpents. He is dressed in red raiment,<sup>6</sup> and His body is smeared with scented ointments.

ध्यात्वैवं मानसैरिष्ट्रा पीठशक्तीः प्रपूजयेत्। तीव्रा च ज्वालिनी नन्दा भोगदा कामरूपिणी।। ११९।। उग्र तेजस्वती सत्या मध्ये विष्ठविनाशिनी। पूर्वादितोऽर्चियत्वैताः पूजयेत् कमलासनम्।। १२०।।

dhyātvaivani mānasairiṣṭvā pīṭhaśaktīḥ prapūjayet/ tīvrā ca jvālinī nandā bhogadā kāmarūpiṇī//

<sup>1.</sup> Śamkha.

<sup>2.</sup> Pāśa.

<sup>3.</sup> Ańkuśa—the hook for driving elephants.

<sup>4.</sup> The text has Ista. Vara Mudrā=Sign of Blessing. This is done by merely turning in the thumb, its end touching the palm below the ring finger, all the fingers being held straight out.

<sup>5.</sup> Bhāratī explains his passage to mean—"His diadem shining with the young Moon." For another Dhyāna of Gaņeśa see ch. XIII. 144.

<sup>6.</sup> Bhāratī interprest his passage to mean—"His body aglow with His red raiment." It is of the colour or vermilion.

ugra tejasvatī satyā madhye vighnavināśinī/ pūrvādito'rcayitvaitāḥ pūjayet kamalāsanam//

ध्यात्वैविमत्यादि। एवं गणपितं ध्यात्वा मानसैरुपचारैरिष्टा पूजियत्वा च प्रणवादिनमोऽन्तेन नाममन्त्रेण गन्धपुष्पादिभि: पीठशक्ती: प्रपूजयेत्। या: पीठशक्ती: प्रपूजयेत्ता आह तीव्रा चेत्यादिनैकेन। पूर्वादित: क्रमेणैतास्तीव्राद्या अर्चियत्वा प्रणवादिनमोऽन्तेन नाममन्त्रेण गन्धपुष्पादिभि: कमलासनं पूजयेत्।

Having thus meditated upon Gaṇapati, he should be worshipped with mental offerings,¹ and then the protecting powers of the seat² should be worshipped.³ These are Tīvrā, Jvālinī, Nandā, Bhoga-dā, Kāma-rūpiṇī, Ugrā, Tejasvatī, Satyā, and Vighna-vināśinī.⁴ The (first eight) should be worshipped in their order, beginning from the east, and the last should be worshipped in the middle of the Maṇḍala.

Having thus worshipped them all, the Lotus-seat itself should be worshipped.

पुनर्ध्यात्वा गणेशानं पञ्चतत्त्वोपचारकैः। अभ्यर्च्य तच्चतुर्दिक्षु गणेशं गणनायकम्।। १२१।। गणनाथं गणक्रीडं यजेत् कौलिकसत्तमः। एकदन्तं रक्ततुण्डं लम्बोदरगजाननौ।। १२२।। महोदरञ्च विकटं धूम्राभं विघ्ननाशनम्।। १२३।।

punardhyātvā gaṇeśānam pañcatattvopacārakaiḥ/abhyarcya taccaturdikṣu gaṇeśam gaṇanāyakam//gaṇanātham gaṇakrīḍam yajet kaulikasattamaḥ/ekadantam raktatuṇḍam lambodaragajānanau//mahodarañca vikaṭam dhūmrābham vighnanāśanam//

पुनिरत्यादि। कौलिकसत्तमः पुनर्गणेशानं ध्यात्वा पञ्चतत्त्वोपचारकैः पूर्वोक्तमन्त्र-शोधितैर्मद्यादिभिः पञ्चतत्त्वैरन्यैश्च पाद्यार्घ्यामचनीयादिभिरुपचारैरभ्यर्च्य च तच्चतुर्दिश्च नमोऽन्तनाममन्त्रेण गन्धपुष्पादिभिर्गणेशादीन् क्रमतो यजेत्।

<sup>1.</sup> See Ch. V, verses 142 et seq.

<sup>2.</sup> Pīṭha-śakti (see Ādhāra-śakti, ante).

<sup>3.</sup> Bhāratī adds—"With Mantras made up of the Praṇava, the name of the Devatā and Namaḥ."

<sup>4.</sup> The first eight are to be worshipped on the eight sides, and the last—the "Destructress of Obstacles"—in the middle.

Meditating on Gaņeśa once again, He should be worshipped with offerings of the five elements.¹ On each of His four sides the excellent Kaulika should worship Gaņeśa, Gaṇa-nāyaka, Gaṇa-nātha, Gaṇa-krḍa, Eka-danta, Raktatuṇḍa, Lambodara, Gajānana, Mahodara, Vikaṭa, Dhūmrābha and Vighna-nāśana².

ततो ब्राह्मीमुखाः शक्तीर्दिक्यालांश्च प्रपूजयन्। तेषामस्त्राणि सम्पूज्य विघ्नराजं विसर्ज्जयेत्।। १२४।।

tato brāhmīmukhāḥ śaktīrdikpālāmsca prapūjayan/ teṣāmastrāṇi sampūjya vighnarājam visarjjayet//

तत इत्यादि। ततः परं प्रणवादिनमोऽन्तनाममन्त्रेण गन्धपुष्पादिभिर्ब्नाह्मीमुखा ब्राह्मीप्रभृतीरष्टक्तीरिन्द्रादीन् दिक्पालांश्च प्रपूजयन् तेषां दिक्पालानामस्त्राणि चं सम्पूज्य विघ्नराजं क्षमस्वेति वाक्येन विघ्नराजं विसर्जयेत्।

Then the eight Śaktis, Brāhmī,³ and others, and the ten Dikpālas⁴ arid their weapons, should be worshipped, and after that Vighna-rāja⁵ should be bidden to depart⁶.

#### एवं सम्पूज्य विघ्नेशमधिवासनमाचरेत्। भोजयेच्य पञ्चतत्त्वैर्ब्रह्मज्ञान् कुलसाधकान्।। १२५।।

evam sampūjya vighneśamadhivāsanamācaret/ bhojayecca pañcatattvairbrahmajñān kulasādhakān// एवमित्यादि। एवं विघ्नेशं सम्पूज्य वक्ष्यमाणेन विधिना अधिवासनमाचरेत् कुर्यात्।

Having thus worshipped the King of Obstacles, the worshipper should perform the preliminary<sup>7</sup> ceremony, and then entertain the Kaulas versed in divine knowledge with the five elements<sup>8</sup>.

<sup>1.</sup> Pañca-tattva—i.e., wine, meat, fish, parched food, and woman.

<sup>2.</sup> These are called the surrounding (Avarana) Deities. They are forms of Gana-pati, Who is called by these names Himself.

<sup>3.</sup> Brāhmī, Nārāyaṇī, Maheśvarī, Cāmuṇḍā, Kumārī, Aparājitā, Vārāhī, Nārasimhī (cf. Chapter V, verse 134; and Chapter VI, verse 100).

<sup>4.</sup> Indra, etc. (see Chapter VI, verse 103).

<sup>5.</sup> King of Obstacles—Ganeśa.

<sup>6. &</sup>quot;Lord of Obstacles! Pardon me," is the Mantra of dismissal.

<sup>7.</sup> Adhivāsana. The worshipper here is the Guru.

<sup>8.</sup> Pañca-tattva.

ततः परिंदने स्नातः कृतनित्योदितक्रियः। आजन्मकृतपापानां क्षयार्थं तिलकाञ्चनम्। उत्सृजेत् कौलतृप्त्यर्थं भोज्यञ्चैकमपि प्रिये।। १२६।।

tataḥ paradine snātaḥ kṛtanityoditakriyaḥ/ ājanmakṛtapāpānāṁ kṣayārthaṁ tilakāñcanam/ utsṛjet kaulatṛptyarthaṁ bhojyañcaikamapi priye//

The next day, having bathed¹ and performed his ordinary daily duties as already enjoined, he should, O Beloved! give away sesamum-seed and gold for the destruction of all sins from his birth, and a Bhojya² for the satisfaction of the Kaulas.

अर्घ्यं दत्त्वा दिनेशाय ब्रह्मविष्णुशिवग्रहान्। अर्चियत्वा मातृगणान् वसुधारां प्रकल्पयेत्।। १२७।।

arghyam dattvā dineśāya brahmaviṣṇuśivagrahān/ arcayitvā mātṛgaṇān vasudhārām prakalpayet//

Then, giving Arghya³ to Sūrya, and having worshipped Brahmā, Viṣṇu, Śiva, and the nine Planets, as also the sixteen divine Mothers, he should make a Vasudhārā⁴.

कर्मणोऽभ्युदयार्थाय वृद्धिश्राद्धं समाचरेत्। ततो गत्वा गुरोः पार्श्वं प्रणम्य प्रार्थयेदिदम्।। १२८।।

karmaņo'bhyudayārthāya vṛddhiśrāddham samācaret/tato gatvā guroḥ pārśvam praṇamya prārthayedidam//

तत इत्यादि। ततो दिनात् परिदने स्नातः कृतिनत्योदितिक्रियश्च सन् ओँ अद्यामुकगोत्रः श्रीमदमुकदेवशर्मां आजन्मकृताशेषदुष्कृतक्षयकामोऽमुकगोत्रायामुकदेव शर्मणे ब्राह्मणाय दातुं काञ्चनसिहतांस्तिलानहमुत्सृजे इति वाक्येनाजन्मकृतपापानां क्षयार्थं तिलकाञ्चनमुत्सृजेत्। तथैव किल्पतेन वाक्येन कौलतृप्त्यर्थमेकं भोज्यमप्युत्सृजेत्।

He should then perform Vrddhi-Śrāddha for the good result

<sup>1.</sup> Bhakta adds—"With Sarvauṣadhi or Āmalakī (a king of Myrabolam) water."

<sup>2.</sup> *i.e.*, uncooked rice, vegetables, ghee, sugar, salt—what, in short, is given uncooked for the purpose of making a meal.

<sup>3.</sup> Offering.

<sup>4.</sup> See p. 529, note 2.

of the rite, and, going up to the Guru, bow to him, and pray to him as follows:

# त्राहि नाथ कुलाचारनितनीकुलवल्लभ। त्वत्पादाम्भोरुहछायां देहि मूद्धिन कृपानिधे।। १२९।।

trāhi nātha kulācāranalinīkulavallabha/ tvatpādāmbhoruhachāyām dehi mūrddhni kṛpānidhe//

(Prayer to The Guru)

Save me, O Lord! Thou that art the Sun of the Kaulas. Protect my head, O Ocean of Mercy! with the shade of thy lotus-foot.

## आज्ञां देहि महाभाग शुभपूर्णाभिषेचने। निर्विघ्नं कर्मणः सिद्धिमुपैमि त्वत्प्रसादतः।। १३०।।

ājñām dehi mahābhāga śubhapūrṇābhiṣecane/ nirvighnam karmaṇaḥ siddhimupaimi tvatprasādataḥ//

Grant us leave, O Exalted One! in this auspicious Pūrņābhiṣeka that by thy grace I may attain the success of my undertaking without any hindrance.

#### शिवशक्त्याज्ञया वत्स कुरु पूर्णाभिषेचनम्। मनोरथमयी सिद्धिर्जायतां शिवशासनात्।। १३१।।

śivaśaktyājñayā vatsa kuru pūrṇābhiṣecanam/ manorathamayī siddhirjāyatāṁ śivaśāsanāt//

यत् प्रार्थयेत्तदाह त्राहि नाथेत्यादिभ्यां द्वाभ्याम्।

(The Guru should then reply:)

My son! be thou, by the permission of Śiva-Śakti,¹ initiated with the "full initiation". May thou attain the object of thy desire by the command of Śiva.

#### इत्थमाज्ञां गुरोः प्राप्य सर्वोपद्रवशान्तये। आयुर्लक्ष्मीवलारोग्यावाप्यै सङ्कल्पमाचरेत्।। १३२।।

itthamājñām guroļ prāpya sarvopadravaśāntaye/ āyurlakṣmīvalārogyāvāptyai saṅkalpamācaret//

इत्थमित्यादि। इत्थं गुरोराज्ञां प्राप्य सर्वोपद्रवशान्तये आयुर्लक्ष्मीवलारोग्यप्राप्त्यै

<sup>1.</sup> Śiva and Śakti—the Two in One.

च ओँ अद्यामुकगोत्रः श्रीमदमुकदेवशर्मा निःशेषोपद्रवध्वंसकाम आयुर्लक्ष्मीवलारोग्य-कामश्च शुभपूर्णाभिषेचनमहं करिष्ये इति सङ्कल्पमाचरेत् कुर्यात्।

Having thus obtained the permission of the spiritual Preceptor, he should make the Sankalpa¹ for the removal of all obstacles and for the attainment of long life, prosperity, strength, and good health.

# ततस्तु कृतसङ्कल्पो वस्त्रालङ्कारभूषणै:। कारणै: शुद्धिसहितैरभ्यर्च्य वृणुयाद् गुरुम्।। १३३।।

tatastu kṛtasaṅkalpo vastrālaṅkārabhūṣaṇaiḥ/kāraṇaiḥ śuddhisahitairabhyarcya vṛṇuyād gurum//

ततस्त्वत्यादि। ततस्तु कृतसङ्कल्पः शिष्यो वस्त्रालङ्कारभूषणैः शुद्धिसहितैर्मांसादि-सिहतैः कारणैर्मद्यैश्च गुरुमभ्यर्च्य ओँ अद्यामुकगोत्रः श्री अमुकदेवशर्मा अमुकगोत्रं श्रीमन्तममुकानन्दनाथं गुरुत्वेन भवन्तं वस्त्रादिभिरहं वृणे इति वाक्येन गुरुं वस्त्रादि-भिर्वृणुयात्।

The Sādhaka, having solemnly formed his resolve, should do honour to the Guru, by presenting him with clothes and jewels, and Kāraṇa² with Śuddhi,³ and invite him to perform the rite.

#### गुरुर्मनोहरे गेहे गैरिकादिविचित्रिते। चित्रध्वजपताकाभिः फलपल्लवशोभिते।। १३४।।

gururmanohare gehe gairikādivicitrite/ citradhvajapatākābhiḥ phalapallavaśobhite//

गुरुरित्यादि। ततो गुरुर्गेहे गृहे सार्धहस्तमितामुच्चकैरुच्चत्वे चतुरङ्गुलां चतुरङ्गुलिपरिमितां मृण्मर्यों वेदीं रचयेत् कल्पयेत् इति चतुर्थश्लोकगतै: पदैरन्वय:। मनोहरे: इत्यादीनि सप्तम्यन्तानि पदानि गेहस्य विशेषणानि भवन्तीति ज्ञेयम्। चित्रध्वजपताकाभिश्च शोभिते।

#### किङ्किणीजालामालाभिश्चन्द्रातपविभूषिते । घृतप्रदीपावलिभिस्तमोलेशविवर्जिते ।। १३५।।

<sup>1. &</sup>quot;Solemnly declare his purpose." See ed, Bhakta, p. 503, for details.

<sup>2.</sup> A symbolic name for wine. See Ch. VII, vv. 22, 23.

<sup>3.</sup> See Ch. VI, verse 11. The invitation is done with a Mantra. See ed. Bhakta, p. 504.

# कर्पूरसिहतैर्धूपैर्यक्षघूपैः सुवासिते। व्यजनैश्चामरैबर्हेर्दर्पणाद्येरलङ्कृते ।। १३६।।

kiṅkiṇījālāmālābhiścandrātapavibhūṣite / ghṛtapradīpāvalibhistamoleśavivarjite // karpūrasahitairdhūpairyakṣadhūpaiḥ suvāsite/ vyajanaiścāmarairbarhairdarpaṇādyeralaṅkṛte //

किङ्किणीजालमालाभिः क्षुद्रघण्टिकासमूहमालाभिश्च भूषिते यक्षधूपैः शालवृक्षरसैः। बर्हैः मयूरपक्षैः।

> सार्धहस्तिमतां वेदीमुच्चकैश्चतुरङ्गुलाम्। रचयेन्गृणमयीं तत्र चूर्णैरक्षतसम्भवै:।। १३७।। पीतरक्तासितश्चेतश्यामलै: सुमनोहरम्। मण्डलं सर्वतोभद्रं विदध्यात् श्रीगुरुस्ततः।। १३८।।

sārdhahastamitām vedīmuccakaiścaturaṅgulām/racayenmṛṇmayīm tatra cūṇarirakṣatasambhavaiḥ//pītaraktāsitaśvetaśyāmalaiḥ sumanoharam/maṇḍalaṁ sarvatobhadraṁ vidadhyāt śrīgurustataḥ//

ततः परं श्रीगुरुस्तत्र रचितायां वेद्यां पीतरक्ता-सितश्चेतश्यामलैरक्षतसम्भवैशचूर्णैः सुमनोहरं सर्वतोभद्रं मण्डलं विदध्यात् कुर्यात्। असितैनीलवर्णैः। श्यामलैर्हरिद्वर्णैः।

The Guru should then make with earth an altar four fingers in height and measuring one and a half cubit either way in a beautiful room painted with red earth, etc., decorated with pictures, flags, fruits, and leaves, and strings of small bells.

The room should have a beautiful ceiling-cloth,<sup>1</sup> lighted with lines of lamps fed with ghee to dispel all traces of darkness, and should be scented with burning camphor, incense-sticks, and incense, and ornamented with fans,<sup>2</sup> fly-whisks,<sup>3</sup> the tail feathers of the peacock, and mirrors, etc., and then he should with rice, powdered and coloured yellow, red, black, white,

<sup>1.</sup> Candrātapa is an awning with various designs thereon.

<sup>2.</sup> Vyajana.

<sup>3.</sup> Made of the tuft of the tail of yak.

and dark blue draw the Maṇḍala¹ called Sarvatobhadra,² beautiful and auspicious in every way.

#### स्वस्वकल्पोक्तविधना मानसार्चाविधक्रियाम्। कृत्वा पूर्वोक्तमन्त्रेण पञ्चतत्त्वानि शोधयेत्।। १३९।।

svasvakalpoktavidhinā mānasārcāvadhikriyām/ kṛtvā pūrvoktamantreṇa pañcatattvāni śodhayet//

स्वस्वेत्यादि। ततः स्वस्वकल्पोक्तविधिना मानसार्चाविधिक्रियां मानसपूजापर्यन्तां क्रियां कृत्वा पूर्वोक्तमन्त्रेण मद्यादीनि पञ्चतत्त्वानि शोधयेत्।

Then each person should perform the rite preparatory to mental worship, according to his own Kalpa,<sup>3</sup> and then, having made mental worship, should purify the five elements with the Mantra previously mentioned.

संशोध्य पञ्चतत्त्वानि पुरःकिल्पतमण्डले। स्वार्णं वा राजतं ताम्रं मृण्मयं घटमेव वा।। १४०।। क्षालितञ्चाऽऽस्त्रबीजेन दध्यक्षतिवचर्चितम्। स्थापयेद्ब्रह्मबीजेन सिन्दूरेणाऽङ्कयेत् श्रिया।। १४१।।

samśodhya pañcatattvāni puraḥkalpitamaṇḍale/ svārṇam vā rājatam tāmram mṛṇmayam ghāṭameva vā// kṣālitañcā''strabījena dadhyakṣatavicarcitam/ sthāpayedbrahmabījena sindūreṇā'nkayet śriyā//

संशोध्येत्यादि। पूर्वोक्तेन मन्त्रेण पञ्चतत्त्वानि संशोध्य पुर:कल्पिते सर्वतोभद्र-मण्डलेऽस्त्रबीजेन फटा मन्त्रेण क्षालितं धौतं दध्यक्षतिवचितं दध्यक्षतैर्विलिप्तं स्वाणं सुवर्णभवं राजतं रजतोद्भवं ताम्रोद्भवं मृण्मयमेव वा घटं ब्रह्मबीजेन प्रणवेन स्थापयेत्। श्रिया श्रीं बीजेन सिन्द्रेणाऽङ्कयेच्च।

After the Pañca-tattvas<sup>4</sup> have been purified, the jar, which must be either of gold or silver or copper or earth, should be

<sup>1.</sup> Diagram.

<sup>2.</sup> Name of a Yantra—Sarvato-bhadra Mandala.

<sup>3.</sup> Sva-sva-kalpokta-vidhinā. Kalpa=Body of Ritualistic rules. Different Sampradāyas have different Kalpas.

<sup>4.</sup> i.e., the wine, meat, fish, Mudrā and woman.

placed with the Brahma Bīja <sup>1</sup> on the Maṇdala.<sup>2</sup> It should be washed with the Weapon Mantra<sup>3</sup> and smeared with curd, Akṣata,<sup>4</sup> and then a vermilion mark should be placed on it with the Mantra "Śrīm".

क्षकाराद्यैरकारान्तैर्वर्णैर्बिन्दुविभूषितैः । मूलमन्त्रत्रिजापेन पूरयेत् कारणेन तम्।।१४२।। अथवा तीर्थतोयेन शुद्धेन पाथसाऽपि वा। नवरत्नं सुवर्णं वा घटमध्ये विनिःक्षिपेत्।।१४३।।

kṣakārādyairakārāntairvarṇairbinduvibhūṣitaiḥ /
mūlamantratrijāpena pūrayet kāraṇena tam//
athavā tīrthatoyena śuddhena pathasā'pi vā/
navaratnan suvarṇan vā ghaṭamadhye viniḥkṣipet//

क्षकाराद्यैरित्यादि। ततो बिन्दुविभूषितैरनुस्वारालङ्कृतै: क्षकाराद्यैरकारान्तैर्वर्णे: सह मूलमन्त्रस्य त्रिजापेन कारणेन मद्येनाऽथवा तीर्थतोयेन शुद्धेन पवित्रेणाऽन्येन पाथसा • जलेनापि वा तं घटं पूरयेत्। ततो घटमध्ये नवरत्नं सुवर्णं वा विनि:क्षिपेत्।

He should then recite three times the letters of the alphabet, with the Bindu superposed from Kṣa to A,<sup>5</sup> and recite inwardly the Mūla-Mantra, and fill the jar with wine<sup>6</sup> or water from some holy place, or with, ordinary pure water, and then throw into the jar nine gems or a piece of gold<sup>7</sup>.

### पन्मोडुम्बराश्वत्थवकुलाग्रसमुद्भवम् । पल्लवं तन्मुखे दद्यात् वाग्भवेन कृपानिधिः।। १४४।।

panasoḍumbarāśvatthavakulāmrasamudbhavam / pallavam tamnukhe dadyāt vāgbhavena kṛpānidhili!// तन्मुखे घटमुखे। वाग्भवेन ऐमिति मन्त्रेण।

<sup>1.</sup> Om.

<sup>2.</sup> Square—the Sarvato-bhadra Maṇḍala.

<sup>3.</sup> Phat.

<sup>4.</sup> See p. 596, note 1.

<sup>5.</sup> i.e., the Mātṛkā Bīja in the reversed (Viloma) form.

<sup>6.</sup> Kāraņa.

Diamond, sappher, emerald, coral, pearl, moonstone, gomeda, topaz, ruby. A piece of gold is used weighing one tola, or a gold mohur.

The merciful Guru should then place over the mouth of the jar a leafy branch of a Jack-tree, a Fig-tree,<sup>1</sup> an Aśvathatree,<sup>2</sup> and of a Vakula and Mango-tree, with the Vāgbhava Bīja<sup>3</sup>.

### शरावं मार्त्तिकं वापि फलाक्षतसमन्वितम्। रामां मायां समुच्चार्य स्थापयेत् पल्लवोपरि।। १४५।।

śarāvam mārttikam vāpi phalākṣatasamanvitam/rāmām māyām samuccārya sthāpayet pallavopari//

शराविमत्यादि। तत: फलाक्षतसमन्वितं सुवर्णादिभवं मार्त्तिकं मृत्तिकोद्भवं वापि शरावं रमां श्रीमिति मायां ह्रीमिति च बीजं समुच्चार्य पल्लवोपरि स्थापयेत्।

He should then place on the leafy branches a gold, silver, copper, or earthen platter with fruits and sundried rice, uttering the Ramā-Bīja<sup>4</sup> and Māyā-Bīja<sup>5</sup>.

### बध्नीयाद्वस्त्रयुग्मेन ग्रीवां तस्य वरानने। शक्तौ रक्तं शिवे विष्णौ श्वेतवासः प्रकीर्त्तितम्।। १४६।।

badhnīyādvastrayugmena grīvāni tasya varānane/ śaktau raktam śive viṣṇau śvetavāsaḥ prakīrttitam//

तस्य घटस्य। ननु किं वर्णेन वस्त्रयुग्मेन घटस्य ग्रीवां बध्नीयादित्यपेक्षायामाह शक्तौ रक्तमित्यादि।

Then, O Beauteous One! two pieces of cloth should be tied to the neck of the jar. When worshipping Śakti the cloth should be of a red colour, and in the worship of Śiva and Viṣṇu it should be white.

#### स्थां स्थीं मायां रमां स्मृत्वा स्थिरीकृत्य घटान्तरे। नि:क्षिप्य पञ्चतत्त्वानि नवपात्राणि विन्यसेत्।। १४७।।

sthām sthīm māyām ramām smṛtvā sthirīkṛtya ghaṭāntare/ niḥkṣipya pañcatattvāni navapātrāṇi vinyaset//

<sup>1.</sup> Ficus glonuiata rox. Kaulikārcana-dīpikā substitutes Vaţa, or Ficus Indica.

<sup>2.</sup> Ficus religiosa.

<sup>3.</sup> Aim.

<sup>4.</sup> Śrīm.

Krīm.

स्थां स्थीमित्यादि । तत: स्थां स्थीं मायां रमां स्मृत्वा स्थां स्थीं हीं श्रीँ स्थिरीभवेति मन्त्रं पठित्वा स्थिरीकृतघटान्तरे पञ्चतत्त्वानि नि:क्षिप्य पूर्वोक्तविधिना नवपात्राणि विन्यसेत् स्थापयेत् ।

Inwardly reciting the

#### Mantra

Sthām, Sthīm, Hrīm, Śrīm, the jar should be put in its place, and after putting into it the Pañca-tattvas¹ the nine cups should be placed in their order.

#### राजतं शक्तिमात्रं स्यात् गुरुपात्रं हिरण्मयम्। श्रीपात्रन्तु महाशङ्खं ताम्राण्यन्यानि कल्पयेत्।। १४८।।

rājatam śaktimātram syāt gurupātram hiraņmayam/ śrīpātrantu mahāśankham tāmrānyanyāni kalpayet//

The Śakti Pātra should be of silver, the Guru-Pātra of gold, the Śrī Pātra² should be made of the human skull,³ the rest of copper.

#### पाषाणदारुलौहानां पात्राणि परिवर्जयेत्। शक्त्या प्रकल्पयेत् पात्रं महादेव्याः प्रपूजने।। १४९।।

pāṣāṇadārulauhānām pātrāṇi parivarjayet/ śaktyā prakalpayet pātram mahādevyāḥ prapūjane//

ननु किं द्रव्योद्भवानि नवपात्राणि विन्यसेत्तत्राह राजतिमत्यादि। महाशङ्खं नरकपालम्।

Cups made of stone, wood, and iron should be rejected; the material of the cups in the worship of the Mahā-devī should be according to the means of the worshipper.

# पात्राणां स्थापनं कृत्वा गुरून् देवीं प्रतर्पयेत्। ततस्त्वमृतसम्पूर्णघटमभ्यर्चयेत् सुधी:।। १५०।।

<sup>1.</sup> Wine, meat, etc., not actually but by saying the Mantra "I here place meat" and so forth.

<sup>2.</sup> Śrī-pātra is the cup from which liquid is taken for sprinkling, etc., and which is not used for drinking. In some schools the drinking-cup is made of a skull.

<sup>3.</sup> Mahā-śankha (the great Conch-shell)—that is, human skull.

pātrāṇām sthāpanam kṛtvā gurūn devīm pratarpayet/tatastvamṛtasampūrṇaghaṭamabhyarcayet sudhīḥ//

गुरून् देवीमिति आनन्दभैरवादीनामप्युपलक्षणम्। प्रतर्पयेत् पूर्वोक्तेन तत्तन्मन्त्रेण।

After placing the cups, libations should be offered to the four Gurus<sup>1</sup> and the Devī, and the wise one should then worship the jar filled with nectar.

# दर्शयित्वा धूपदीपौ सर्वभूतबलिं हरेत्। पीठदेवान् पूजयित्वा षडङ्गन्यासमाचरेत्।।१५१।।

darśayitvā dhūpadīpau sarvabhūtabalim haret/ pīṭhadevān pūjayitvā ṣaḍanganyāsamācaret//

Lights and incense should then be waved<sup>2</sup> and sacrifices made to all beings,<sup>3</sup> and after worshipping the divinities of the Pīṭḥas<sup>4</sup> he should perform Ṣaḍaṅga-nyāsa<sup>5</sup>.

### प्राणायामं ततः कृत्वा ध्यात्वाऽऽवाह्य महेश्वरीम्। स्वशक्त्या पूजयेदिष्टां वित्तशाठ्यं विवर्जयेत्।। १५२।।

prāṇāyāmaṁ tataḥ kṛtvā dhyātvā''vāhya maheśvarīm/ svaśaktyā pūjayediṣṭāṁ vittaśāṭhyaṁ vivarjayet//

दर्शयित्वेत्यादि। ततो घटं प्रति धूपदीपौ दर्शयित्वा पूर्वोक्तमन्त्रेण सर्वभूतबलिं हरेत् दद्यात्।

He should then do Prāṇāyāma and, meditating on the Great Devī, invoke Her, and thereafter worship Her, the Object of his worship, to the best of his ability and without niggardliness.

# होमान्तकृत्यं निष्पाद्य कुमारीशक्तिसाधकान्। पुष्पचन्दनवासाभिरर्चयेत् सद्गुरुः शिवे।। १५३।।

homāntakṛtyam niṣpādya kumārīśaktisādhakān/ puṣpacandanavāsābhirarcayet sadguruḥ śive//

<sup>1.</sup> See Chapter VI, verse 50.

<sup>2.</sup> *i.e.*, Ārati.

<sup>3.</sup> Sarva-bhūta-bali.

<sup>4.</sup> Or seat (see p. 238, note 2).

<sup>5.</sup> See ante under verse 117.

The excellent Guru, O Śivā! should perform all the rites ending with Homa, and then honour the Kumārīs¹ and worshippers of Śakti by presenting them with flowers, sandalpaste, and clothes.

# अनुगृह्णन्तु कौला मे शिष्यं प्रति कुलव्रताः। पूर्णाभिषेकसंस्कारे भवद्भिरनुमन्यताम्।। १५४।।

anugṛhaṇantu kaulā me śiṣyam prti kulavratāḥ/pūrṇābhiṣekasamskāre bhavadbhiranumanyatām//

होमान्तकृत्यं होमपर्यन्तं कर्त्तव्यं कर्म निष्पाद्य साधयित्वा। ।

The Guru should then ask the permission of those present with the following words:

O you Kaulas! who are vowed to Kula-worship, be kind to my disciple. Do you give your permission to his Samskāra of Pūrņābhiṣeka.

एवं पृच्छित चक्रेशे तं ब्रूयुर्गुरुमादरात्। महामायाप्रसादेन प्रभावात् परमात्मनः। शिष्यो भवतु पूर्णस्ते परतत्त्वपरायणः।। १५५।।

evam pṛcchati cakreśe tam brūyurgurumādarāt/ mahāmāyāprasādena prabhāvāt paramātmanaḥ/ śiṣyo bhavatu pūrṇaste paratattvaparāyaṇaḥ//

परतत्त्वपरायणः परंब्रह्मतत्परः।

The Lord of the Cakra having thus asked, those present should respectfully say: "By the grace of Mahā-māyā² and the glory of the Supreme Spirit,3 may thy disciple be perfect and devoted to the Supreme Tattva"4.

#### शिष्येण च गुरुर्देवीमर्चियत्वाऽर्चिते घटे। कामं मायां रमां जप्वा चालयेद्विमलं घटम्।। १५६।।

śiṣyeṇa ca gururdevīmarcayitvā'rcite ghaṭe/ kāman māyān ramān japtvā cālayedvimalan ghaṭam//

<sup>1.</sup> Unmarried girls.

<sup>2.</sup> The Devi.

<sup>3.</sup> Paramātmā.

<sup>4.</sup> Para-tattva-parāyaṇa, that is, a seeker of the Brahman.

शिष्येणेत्यादि। ततो गुरु: शिष्येण देवीमर्चियत्वाऽर्चिते पूजिते घटे कामं मायां रमां क्लीँ हीँ श्रीमिति मन्त्रं जप्त्वा वक्ष्यमाणमन्त्रेण विमलं घटं चालयेत्।

# उत्तिष्ठ ब्रह्मकलश देवतात्मक सिद्धिद। त्वत्तोयपल्लवै: सिक्तः शिष्यो ब्रह्मरतोऽस्तु मे।। १५७।।

uttiṣṭha brahmakalaśa devatātmaka siddhida/tavattoyapallavaiḥ siktaḥ śiṣyo brahmarato'stu me//

घटचालनमन्त्रमेवाह उत्तिष्ठेत्याद्यम्।

The Guru should then make the disciple worship the Devī in the jar, which has been worshipped by himself, and then, mentally repeating the

#### Mantra

Klīm, Hrīm, Śrīm¹ over it, move the pure jar, with the following

#### Mantra

Rise, O Brahma-kalaśa,<sup>2</sup> thou art the Devatā<sup>3</sup> and grantest all success. May my disciple, being bathed with thy water and leaves, be devoted to Brahman.<sup>4</sup>

इत्यं सञ्चाल्य कलशमुत्तराभिमुखं गुरुः। मन्त्रैरेतैर्वक्ष्यमाणैरभिषिञ्चेत् कृपान्वितः।। १५८।।

ittham sañcālya kalaśamuttarābhimukham guruḥ/mantrairetairvakṣyamāṇairabhiṣiñcet kṛpānvitaḥ//

इत्थिमित्यादि। इत्थं कलशं घट सञ्चाल्य कृपान्वितो गुरुरुत्तराभिमुखं शिष्यं वक्ष्यमाणैरेतैर्मन्त्रैरभिषिञ्चेत्।

Having moved<sup>5</sup> the jar in this manner, the Guru should mercifully sprinkle the disciple seated with his face to the North with the Mantras about to be spoken.

<sup>1.</sup> That is, the bījas of Kāma, Māyā, and Ramā, or Lakṣmī.

<sup>2.</sup> Jar-which is the Brahman.

<sup>3.</sup> Devatāmaka, that is, in which are all the Devatās.

<sup>4.</sup> That is, by the Mantra.

<sup>5.</sup> That is, by the Mantra.

शुभपूर्णाभिषेकस्य सदाशिव ऋषिः स्मृतः। छन्दोऽनुष्टुब्देवताऽऽद्या प्रणवं बीजमीरितम्। शुभपूर्णाभिषेकार्थे विनियोगः प्रकीर्त्तितः।।१५९।।

śubhapūrṇābhiṣekasya sadāśiva ṛṣiḥ smṛtaḥ/chando'nuṣṭubdevatā''dyā praṇavaṁ bījamīritam/śubhapūrṇābhiṣekārthe viniyogaḥ prakīrttitaḥ//

अध शुभपूर्णाभिषेकमन्त्राणामृष्यादिकमाह शुभपूर्णाभिषेकस्येत्यादिना सार्धेन। एषां शुभपूर्णाभिषेकमन्त्रणां सदाशिव ऋषिरनुष्टुण्छन्दः आद्या काली देवता प्रणवो बीजं शुभपूर्णाभिषेकार्थे विनियोगः। शिरिस सदाशिवाय ऋषये नमः। मुखेऽनुष्टुण्च्छन्दसे नमः। हृदये आद्याये कालिकाये देवताये नमः। गुह्ये प्रणवाय बीजाय नमः। शुभपूर्णाभिषेकार्थे विनियोगः इति ऋषिन्यासो विधातव्यः।

The Rsi of the Mantra of this auspicious Pūrṇābhiṣeka rite is Sadāśiva, the metre is Anustup, the presiding Devatā is the Ādyā-Kālī, the Bīja is "Om," and its applicability is for the auspicious sprinkling¹ on the occasion of the Pūrṇābhiṣeka ceremony.

गुरवस्त्वाऽभिषिञ्चन्तु ब्रह्मविष्णुमहेश्वराः। दुर्गालक्ष्मीभवान्यस्त्वामभिषिञ्चन्तु मातरः।। १६०।। षोडशी तारिणी नित्या स्वाहा महिषमर्दिनी। एतास्त्वामभिषिञ्चन्तु मन्त्रपूतेन वारिणा।। १६१।। जयदुर्गा विशालाक्षी ब्रह्माणी च सरस्वती। एतास्त्वामभिषिञ्चन्तु वगला वरदा शिवा।। १६२।।

guravastvā'bhiṣiñcantu brahmaviṣṇumaheśvarāḥ/ durgālaksmībhavānyastvāmbhisiñcantu mātarah// tārinī nityā mahisamardinī/ svāhā etāstvāmabhisiñcantu mantrapūtena vārinā// jayadurgā viśālākṣī brahmānī sarasvatī/ ca etāstvāmabhisiñcantu vagalā varadā śivā//

अथ गुरवस्त्वाभिषिञ्चन्त्वत्यादीनभिषेकमन्त्रानेवाह त्वा त्वाम्।

नारसिंही च वाराही वैष्णवी वनमालिनी। इन्द्राणी वारुणी रौद्री त्वाऽभिषिञ्चन्तु शक्तयः।। १६३।।

<sup>1.</sup> That is, Consecration.

nārasimhī ca vārāhī vaiṣṇavī vanamālinī/ indrāṇī vāruṇī raudrī tvā'bhiṣiñcantu śaktayaḥ// त्वा त्वाम्।

भैरवी भद्रकाली च तुष्टिः पुष्टिरुमा क्षमा।
श्रद्धा कान्तिर्दया शान्तिरभिषिञ्चन्तु ते सदा।। १६४।।
महाकाली महालक्ष्मीर्महानीलसरस्वती।
उग्रचण्डा प्रचण्डा त्वामभिषिञ्चन्तु सर्वदा।। १६५।।
मत्स्यः कूर्मो वराहश्च नृसिंहो वामनस्तथा।
रामो भार्गवरामस्त्वामभिषिञ्चन्तु वारिणा।। १६६।।
असिताङ्गो रुरुशण्डः क्रोधोन्मत्तो भयङ्करः।
कपाली भीषणश्च त्वामभिषिञ्चन्तु वारिणा।। १६७।।
काली कपालिनी कुल्ला कुरुकुल्ला विरोधिनी।
विप्रचित्ता महोग्रा त्वामभिषिञ्चन्तु सर्वदा।। १६८।।
इन्द्रोऽग्निः शमनो रक्षो वरुणः पवनस्तथा।
धनदश्च महेशानः सिञ्चन्तु त्वां दिगीश्वराः।। १६९।।

bhairavī bhadrakālī ca tustih pustirumā kṣamā/ śraddhā kāntirdayā śāntirbhisiñcantu te mahākālī mahālaksmīrmahānīlasarasvatī/ pracandā tvāmabhisiñcantu sarvadā// ugracandā matsyalı kūrmo varāhaśca nrsimho vāmanastathā/ bhārgavarāmastvāmabhisiñcantu rāmo vārinā// asitāngo ruruścandah krodhonmatto bhayankarah/ tvāmabhisiñcantu kapālī bhīsanaśca vārinā// kapālinī kurukullā virodhinī/ kālī kullā mahogrā tvāmabhişiñcantu sarvadā// viprcittā indro'gnih śamano rakso varunali pavanastathā/ dhanadaśca maheśanah sincantu tvāni digiśvarah//

रिवः सोमो मङ्गलश्च बुधो जीवः सितः शनिः। राहुः केतुः सनक्षत्रा अभिषिञ्चन्तु ते ग्रहाः।। १७०।।

ते इति कर्मण: शेषत्वेन विवक्षितत्वात षष्ठी।

नक्षत्रं करणं योगो वाराः पक्षौ दिनानि च। ऋतुर्मासो हायनस्त्वामभिषिञ्चन्तु सर्वदा।। १७१।। लवणेक्षुसुरासर्पिर्दिधिदुग्धजलान्तकाः । समुद्रास्त्वाऽभिषिञ्चन्तु मन्त्रपूतेन वारिणा।। १७२।।

raviḥ somo maṅgalaśca budho jīvaḥ sitaḥ śaniḥ/
rāhuḥ ketuḥ sanakṣatrā abhiṣiñcantu te grahāḥ//
nakṣatraṁ karaṇaṁ yogo vārāḥ pakṣau dināni ca/
ṛturmāso hāyanastvāmabhiṣiñcantu sarvadā//
lavaṇekṣusurāsarpirdadhidugdhajalāntakāḥ /
samudrāstvā'bhiṣiñcantu mantrapūtena vāriṇā//

जीवो बृहस्पति:। सित: शुक्र:।

गङ्गा सूर्यसुता रेवा चन्द्रभागा सरस्वती। सरयुर्गण्डकी कुन्ती श्वेतगङ्गा च कौशिकी। एतास्त्वामभिषिञ्चन्तु मन्त्रपूतेन वारिणा।। १७३।।

gangā sūryasutā revā candrabhāgā sarasvatī/ sarayurganḍakī kuntī śvetagangā ca kauśikī/ etāstvāmabhiṣincantu mantrapūtena vāriṇā//

सूर्यसुता सूर्यपुत्री यमुना।

अनन्ताद्या महानागाः सुपर्णाद्याः पतित्रणः। तरवः कल्पवृक्षाद्याः सिञ्चन्तु त्वां महीधराः।। १७४।।

पातालभूतलव्योमचारिणः क्षेमकारिणः।

पूर्णाभिषेकसन्तुष्टास्त्वाऽभिषिञ्चन्त पाथसा।। १७५।।

anantādyā mahānāgāḥ suparṇādyāḥ patatriṇaḥ/taravaḥ kalpavṛkṣādyāḥ siñcantu tvāṁ mahīdharāḥ//pātālabhūtalavyomacāriṇaḥ kṣemakāriṇaḥ/pūrṇābhiṣekasantuṣṭāstvā'bhiṣiñcanta pāthasā//

अनन्ताद्याः शेषप्रभृतयः। सुपर्णाद्याः गरुडादयः। पतित्रणः पक्षिणः।

#### Mantra

May the Gurus sprinkle<sup>1</sup> thee. May Brahmā, Viṣṇu, and

<sup>1.</sup> Or Consecrate (Abhișiñcantu).

Maheśvara¹ sprinkle thee; may the Mothers Durgā, Lakṣmī, Bhavānī, sprinkle thee²; may Ṣoḍaśī, Tāriṇī,³ Nityā,⁴ Svāhā,⁵ Mahiṣa-mardinī,⁶ all These sprinkle thee with the water that has been sanctified by the Mantra; may Jayadurgā, Viśālākṣī, Brahmāṇī, Sarasvatī,ⁿ may all These sprinkle thee; may Bagalā, Varadā, and Śiva⁶ sprinkle thee; may the Śaktis, Nārasimhī, Vārāhī, Vaiṣṇavī,⁶ Vana-mālinī, Indrāṇī, Vāruṇī, Raudrī,¹⁰ sprinkle thee; may Bhairavī,¹¹ Bhadrakālī,¹² Tuṣṭi, Puṣṭi, Umā, Kṣamā, Śraddhā, Kānti, Dayā, Śānti,¹³ always sprinkle thee; may Mahā-kālī, Mahā-lakṣmī, Mahānīla-sarasvatī,¹⁴ Ugra-Caṇḍā, Pracaṇḍā,¹⁵ constantly sprinkle thee; may Matsya, Kūrma, Varāha, Nṛsimha, Vāmana, Rāma, Bhṛgu-Rāma,¹⁶ sprinkle thee with water; may Asitāṅga, Ruru, Caṇḍa, Krodhonmatta, Bhayaṅkara, Kapālī, Bhīṣaṇa,¹ⁿ sprinkle thee; may Kālī,

Śiva.

<sup>2.</sup> Pārvatī, Śakti of Viṣṇu, Śakti of Śiva as Bhava. These and the other Devatās are aspects of the one Ādyā.

<sup>3.</sup> Two of the ten Mahāvidyās.

<sup>4.</sup> A name of Tripurasundarī as Angīnityā and of the fifteen Angadevatās of Hers.

<sup>5.</sup> Śakti of Agni.

<sup>6.</sup> A name of the Devī as destructress of the demon of Anger in buffalo form. See Introduction to Kulacūḍāmaṇī Nigama and Hymn to Kālī.

<sup>7.</sup> Durgā, Vāsalī, and Śaktis of Brahmā.

<sup>8.</sup> One of the Mahā-vidyās, Devī as giver of boons, Śakti of Śiva.

<sup>9.</sup> Three of the eight Mătrkās.

<sup>10.</sup> Śaktis of Viṣṇu, Indra, Varuṇa and Rudra.

<sup>11.</sup> Śakti of Bhairava. Bhairava=Udyama (effort), the inner Parispanda which is the sense of complete I-ness (Pūrṇāhambhāva); with him all Śaktis are in Sāmarasa. (Bhāskararāya Comm. on v. 2, ch. 6, Nityāṣoḍaśikā). Popularly a Raudrī Mūrti.

<sup>12.</sup> An aspect of Durgã.

<sup>13.</sup> The eight names beginning with Tuşţi are different Kalās of the Devī personifying different qualities.

<sup>14.</sup> Kālī, Lakṣmī and Tārā. Mahālakṣmī is also a name of one of the Mātṛkas.

<sup>15.</sup> Raudrī Mūrtis of the Devī.

<sup>16.</sup> Avatāras of Viṣṇu.

<sup>17.</sup> Bhairavas. See p. 3

Kapālini, Kullā, Kuru-kullā, Virodhinī Vipracitta, Mahogrā,¹ ever sprinkle thee; may Indra, Agni, Śamana,² Rakṣaḥ, Varuṇa, Pavana, Dhana-dā, Maheśāna,³ who are the eight Dikpālas,⁴ sprinkle thee; may Ravi, Soma, Maṅgala,⁵ Budha, Jīva,⁶ Sita,ⁿ Śani,⁶ Rāhu, Ketu,⁶ with all their Satellites, sprinkle thee; may the Nakṣatras, the Karaṇas,¹⁰ the Yogas,¹¹ the Days of the Week, and the two Divisions of the Month,¹² the Days, Seasons, Months, and the Year anoint thee always; may the Salt Ocean, the Sweet Ocean, the Ocean of Wine,¹³ the Ocean of Ghee, the Ocean of Curd, the Ocean of Milk, the Ocean of Sweet Water sprinkle thee with their consecrated waters; may Gaṅgā, Yamunā, Revā, Candra-bhāgā, Sarasvatī, Sarayū, Gaṇḍakī, Kuntī, Śvetagaṅgā, Kauśikī,¹⁴ may all These sprinkle thee with their consecrated waters; may the great Nāgas¹⁵ beginning with

<sup>1.</sup> Bhairavas. As to Kurukullā mātṛī-rūpā, see *Introduction, Tantrarāja*, vol. 8, Tantrik Texts, Ed. A. Avalon.

<sup>2.</sup> Lord of the celestials, Lord of Fire, and epithet of Yama.

<sup>3.</sup> Nairṛt, protector of S.E. Corner, the direction of Yama, Lord of Ocean, Lord of Air, Kubera, Lord of Wealth, another Dikpāla.

<sup>4.</sup> Protectors of the Quarters.

<sup>5.</sup> Sun, Moon and Mars.

<sup>6.</sup> Mercury, Brhaspati or Jupiter.

<sup>7.</sup> Śukra, the planet Venus.

<sup>8.</sup> Saturn.

<sup>9.</sup> Ketu is the descending node, considered as the ninth planet, and the body or trunk of the demon Saimhikeya. Rāhu is the ascending node —a demon with head and without body, swallowing the Sun and Moon in eclipse. The name of Rāhu means Bhu-chāyā or earthshadow.

<sup>10.</sup> These are also divisions of time and are eleven in number: Bava, Bālava, Kaulava, Taitila, Vanija, Viṣṭi, Śakuni, Catuṣpada, Kimstughna, and Nāga-Gara. The Nakṣatras are the constellations. Time is divided according to their respective positions day after day.

<sup>11.</sup> Astrological divisions of time numbering twentyseven according to conjunctions of Planets or Stars.

<sup>12.</sup> The Pakṣas, which are Śukla and Kṛṣṇa—light and dark.

<sup>13.</sup> Surā.

<sup>14.</sup> Names of sacred Rivers.

<sup>15.</sup> Serpent-divinities, with human head and tail of serpent, said to inhabit the Nether Worlds (Pātāla).

Ananta, the birds beginning with Garuḍa,¹ the trees beginning with the Kalpa tree,² and the great Mountains sprinkle thee! may the beneficent Beings³ residing in Pātāla,⁴ on the earth, and in the air, pleased at this hour of thy Pūrṇābhiṣeka, sprinkle thee with water.

दौर्भाग्यं दुर्यशो रोगा दौर्मनस्यं तथा शुचः। विनश्यन्वभिषेकेन परमब्रह्मतेजसा।। १७६।।

daurbhāgyam duryaśo rogā daurmanasyam tathā śucaļi/ vinaśyantvabhiṣekena paramabrahmatejasā//

May thy ill-luck, bad name, illness, melancholy and sorrows be destroyed by the Pūrṇābhiṣeka, and by the glory of the Supreme Brahman.

अलक्ष्मीः कालकर्णी च डाकिन्यो योगिनीगणाः। विनश्यन्त्वभिषेकेण कालीबीजेन ताडिताः।। १७७।।

alakṣmīḥ kālakarṇī ca ḍākinyo yoginīgaṇāḥ/ vinaśyantvabhiṣekeṇa kālībījena tāḍitāḥ//

शुच: शोका:।

May Alakṣmī,<sup>5</sup> Kālakarṇī,<sup>6</sup> the Dākinīs, and the Yoginīs,<sup>8</sup> being driven away by the Kālī Bīja, be destroyed by the Abhiṣeka.

भूताः प्रेताः पिशाचाश्च ग्रहा येऽरिष्टकारकाः। विद्वतास्ते विनश्यन्तु रमाबीजेन ताडिताः।। १७८।। अभिचारकृता दोषा वैरिमन्त्रोद्भवाश्च ये। मनोवाक्कायजा दोषाः विनश्यन्त्वभिषेचनात्।। १७९।।

<sup>1.</sup> The Vāhana of Viṣṇu.

<sup>2.</sup> Three in Indra's heaven that yields all that is desired.

Kşemakāriņaḥ.

<sup>4.</sup> The Nether World.

<sup>5.</sup> Devī of Adversity as regards loss of wealth.

<sup>6.</sup> Devī of Misfortune.

<sup>7.</sup> Here Bad Female Spirits. Yoginī is a name given to the Supreme Devī Herself and Yoginīs are Her various powers some of which are great and beneficent. The Dākinīs and Yoginīs here are evil spirits. Dākinī is also the name of Devī in the Mūlādhāra.

## नश्यन्तु विपदः सर्वाः सम्पदः सन्तु सुस्थिराः। अभिषेकेण पूर्णेन पूर्णाः सन्तु मनोरथाः।। १८०।।

bhūtāh pretāh piśācāśca grahā ye'ristakārakāh/ vinaśyantu vidrutāste ramābījena tāditāh// vairimantrodbhavāśca abhicārakrtā dosā ue/ manovākkāyajā dosāh vinaśyantvabhisecanāt// naśyantu vipadali sarvāli sampadali santu susthirāli/ pūrnena pūrnāh santu manorathāh//

May the Bhūtas,<sup>1</sup> Pretas,<sup>2</sup> Piśācas,<sup>3</sup> and the maleficent Planets be driven out; put to flight, and destroyed by the Ramā-Bīja;<sup>4</sup> may all misfortune caused thee by magic and by the incantations of thy enemies, may all thy transgressions of mind, word, and body be destroyed as the result of this initiation; may all thy adversities be destroyed, may thy prosperity be undisturbed, may all thy desires be fulfilled as the result of this Pūrṇābhiṣeka.

# इत्येकाधिकविंशत्या मन्त्रैः संसिक्तसाधकम्। पशोर्मुखाल्लब्धमन्त्रं पुनः संश्रावयेद् गुरुः।। १८१।।

ityekādhikaviniśatyā mantraiḥ samsiktasādhakam/ paśormukhāllabdhamantram punalṭ samśrāvayed guruḥ//

अरिष्टकारकाः अशुभोत्पादकाः।

With these twenty-one Mantras the disciple should be sprinkled with water; and if he has obtained already the Mantra from the mouth of a Paśu,<sup>5</sup> the Guru should make him hear it again<sup>6</sup>.

# पूर्वोक्तनाम्ना सम्बोध्य ज्ञापयन् शक्तिसाधकान्। दद्यादानन्दनाथान्तमाख्यानं कौलिको गुरुः।। १८२।।

2. Spirits before performance of Śrāddha.

<sup>1.</sup> Spirits, Ghosts primarily means the Elements.

<sup>3.</sup> Bad and filthy disembodied souls who are invoked by those who are Piśāca-siddha.

<sup>4.</sup> Śrīm.

<sup>5.</sup> See Śakti and Śākta.

<sup>6.</sup> From his own mouth.

pūrvoktanāmnā sambodhya jñāpayan śaktisādhakān/ dadyādānandanāthāntamākhyānam kauliko guruḥ//

The Kaulika Guru should, having informed the worshippers of Śakti, call his disciple by his name and give him a name ending with Ānandanātha.

श्रुतमन्त्रो गुरोर्यन्त्रे सम्पूज्य निजदेवताम्। पञ्चतत्त्वोपचारेण गुरुमभ्यर्चयेत्ततः।। १८३।।

śrutamantro guroryantre sampūjya nijadevatām/ pañcatattvopacāreṇa gurumabhyarcayettataḥ//

पूर्वोक्तेत्यादि। ततः कौलिको गुरुः शक्तिसाधकान् ज्ञापयन् सन् पूर्वोक्तनाम्ना शिष्यं सम्बोध्य तस्याऽऽनन्दनाथान्तमाख्यानं नाम दद्यात्। यथा अमुकदेवशर्मन् त्वमेतिद्दनमारम्याऽमुकानन्दनाथाख्योऽसीति।

Being thus initiated in the Mantra by the Guru, the disciple should worship his Iṣṭa-devatā¹ in the Yantra² and then honour the Guru by offering him the Pañca-tattva³.

# गोभूहिरण्यवासांसि पानालङ्करणानि च। गुरवे दक्षिणां दत्त्वा यजेत् कौलान् शिवात्मकान्।। १८४।।

gobhūhiraṇyavāsāṁsi pānālaṅkaraṇāni ca/ gurave dakṣiṇāṁ dattvā yajet kaulān śivātmakān//

गोभूहिरण्येत्यादि। ओँ अद्येत्यादि कृतैतच्छुभपूर्णाभिषेककर्मणः साङ्गत्वार्थं। गोभूहिरण्यादिदक्षिणाममुकगोत्रायामुकानन्दनाथाय गुरुवे तुभ्यमहं सप्रददे इति वाक्येन यथाशक्ति गोभूहिरण्यादीनि दक्षिणां गुरवे दत्त्वा शिवात्मकान् शिवस्वरूपान् कौलान् यजेत्।

The disciple should also give as Dakṣinā<sup>4</sup> cows, land, gold, clothes, drinks, and jewels to the Guru, and then honour the Kaulas,<sup>5</sup> who are the very embodiments of Śiva<sup>6</sup>.

<sup>1.</sup> The Divinity of his worship.

<sup>2.</sup> Diagram.

<sup>3.</sup> Wine, meat, etc.

<sup>4.</sup> Present.

<sup>5.</sup> Who are present.

<sup>6.</sup> Śivātmaka.

# कृतकौलार्चनो धीरः शान्तोऽतिविनयान्वितः। श्रीगुरोश्चरणौ स्पृष्ट्वा भक्त्या नत्वेदमर्थयेत्।। १८५।।

kṛtakaulārcano dhīraḥ śānto'tivinayānvitaḥ/ śrīguroścaraṇau spṛṣṭvā bhaktyā natvedamarthayet// अर्थयेत् याचेत्।

The self-possessed, purified, and humble disciple, having honoured the Kaulas, should touch the sacred feet of the Guru with veneration, and, bowing to him, pray to him as follows:

# श्रीनाथ जगतां नाथ मन्नाथ करुणानिधे। परामृतप्रदानेन पूरयाऽस्मन्मनोरथम्।। १८६।।

śrīnātha jagatām nātha mannātha karuṇānidhe/ parāmṛtapradānena pūrayā'smanmanoratham//

#### Prayer to Guru

Holy Lord! Thou art the Lord of the world. Lord! Thou art my Lord. O Ocean of, Mercy! do Thou gratify my heart's desire by the gift of the excellent nectar.

# आज्ञां मे दीयतां कौलाः प्रत्यक्षशिवरूपिणः। सच्छिष्याय विनीताय ददामि परमामृतम्।। १८७।।

ājñām me dīyatām kaulāḥ pratyakṣaśivarūpiṇaḥ/ sacchiṣyāya vinītāya dadāmi paramāmṛtam//

The Guru should then say:

"Give me leave, O Kaulas! you who are the visible images of Siva Himself, that I may give to my good and humble disciple the excellent nectar".

# चक्रेश परमेशान कौलपङ्कजभास्कर। कृतार्थं कुरु सच्छिष्यं देह्यमुष्मे कुलामृतम्।। १८८।।

cakreśa parameśāna kaulapankajabhāskara/ kṛtārtham kuru sacchiṣyam dehyamuṣmai kulāmṛtam//

The, Kaulas will then say:

"Lord of the Cakra! Thou art the Supreme Lord Himself, Thou art the Sun of the Kaula lotus. Do Thou gratify this good disciple, and give him the Kula nectar".

#### आज्ञामादाय कौलानां परमामृतपूरितम्। सशुद्धिकं पानपात्रं शिष्यहस्ते समर्पयेत्।। १८९।।

ājñāmādāya kaulānām paramāmṛtapūritam/ saśuddhikam pānapātram śiṣyahaste samarpayet//

The Guru, having obtained the leave of the Kaulas, should place in the hand of the disciple the drinking-cup filled with the excellent nectar, as also tire Śuddhi.

# हृद्याकृष्य गुरुर्देवीं स्रुवसंलग्नभस्मना। स्वस्य शिष्यस्य कौलानां कूर्चे च तिलकं न्यसेत्।। १९०।।

hṛdyākṛṣya gururdevīm sruvasamlagnabhasmanā/ svasya śiṣyasya kaulānām kūrce ca tilakam nyaset//

यत् प्रार्थयेत्तदाह श्रीनाथेत्याद्येकेन।

The Guru should then, devoutly meditating on the Devī in his heart, place the Tilaka¹ on the forehead of the disciple, as also of the Kaulas, with the ashes adhering to the sacrificial spoon.

## ततः प्रसादतत्त्वानि कौलेभ्यः परिवेशयन्। चक्रानुष्ठानविधिना विदध्यात् पानभोजनम्।। १९१।।

tataḥ prasādatattvāni kaulebhyaḥ pariveśayan/cakrānuṣṭhānavidhinā vidadhyāt pānabhojanam//

Let the Guru then distribute the Tattvas offered<sup>2</sup> to the Devī, and partake of the food and drink as directed in the injunctions relating to the formation of Cakra<sup>3</sup>.

#### इति ते कथितं देवि शुभपूर्णाभिषेचनम्। ब्रह्मज्ञानैकजननं शिवत्वफलसाधनम्।। १९२।।

iti te kathitam devi śubhapūrnābhiṣecanam/brahmajñānaikajananam śivatvaphalasādhanam//

O Devī! I have spoken to Thee of the auspicious rites relating

<sup>1.</sup> Sectarian mark.

Prasāda-tattva=Prasāda is food offered to a Deva or Guru, and is deemed holy food.

<sup>3.</sup> See Chapter VI, verse 189 et seq.

to Pūrņābhiṣeka. By this one attains divine knowledge and becomes Śiva Himself.

## नवरात्रं सप्तरात्रं पञ्चरात्रं त्रिरात्रकम्। अथ वाप्येकरात्रञ्च कुर्यात् पूर्णाभिषेचनम्।। १९३।।

navarātram saptarātram pañcarātram trirātrakam/ atha vāpyekarātrañca kuryāt pūrņābhiṣecanam//

The Pūrṇābhiṣeka should be performed for nine or seven or five or three or one night.

#### संस्कारेऽस्मिन् कुलेशानि पञ्चकल्पाः प्रकीर्त्तिताः। नवरात्रे विधातव्यं सर्वतोभद्रमण्डलम्।। १९४।।

samskāre'smin kuleśāni pañcakalpāḥ prakīrttitāḥ/navarātre vidhātavyam sarvatobhadramaṇḍalam//

There are, O Kuleśānī! five different forms¹ in this purificatory rite. In the rite which lasts nine nights the Maṇḍala² known as Sarvato-bhadra³ should be made.

#### नवनाभं सप्तरात्रे पञ्चाब्जं पञ्चरात्रके। त्रिरात्रे चैकरात्रे च पद्ममष्टदलं प्रिये।। १९५।।

navanābham saptarātre pañcābjam pañcarātrake/ trirātre caikarātre ca padmamaṣṭadalam priye//

Beloved! in the rite which lasts seven nights the Maṇḍala Nava-nābha, in the rite which lasts five nights the Maṇḍala Pañcābja, in the rite which lasts three nights and in the rite which lasts one night the Maṇḍala of eight-petalled lotus should be respectively made.

# मण्डले सर्वतोभद्रे नवनाभेऽपि साधकैः। स्थापनीया नव घटाः पञ्जाब्जे पञ्चसङ्ख्यकाः।। १९६।।

maṇḍale sarvatobhadre navanābhe'pi sādhakailṛ/ sthāpanīyā nava ghāṭāḥ pañcābje pañcasaṅkhyakāḥ//

<sup>1.</sup> Kalpa which varies according to the Devatā, the Sampradāya and competency (Adhikāra).

<sup>2.</sup> Yantra. For these Mandalas, see Tantra-sāra, pp. 124-129, and p. 169.

<sup>3.</sup> All-propitious.

<sup>4.</sup> Ghațas.

तत इति। विदध्यात् कुर्यात्।

निलनेऽष्टदले देवि घटस्त्वेकः प्रकीर्त्तितः। अङ्गावरणदेवांश्च केसरादिषु पूजयेत्।।१९७।।

naline'sṭadale devi ghaṭastvekaḥ prakīrttitaḥ/ aṅgāvaraṇadevāṁśca kesarādiṣu pūjayet//

O Devī! the injunction is that on the Sarvato-bhadra and Nava-nābha Maṇḍalas nine jars⁴ should be placed on Pañcābja-Maṇḍala five, and on Aṣṭa-dalābja-Maṇḍala one jar, and the Aṅga Devatās¹ and the Āvaraṇa Devatās² should be worshipped in the filaments and other parts of the lotuses.

#### पूर्णाभिषेकसिद्धानां कौलानां निर्मलात्मनाम्। दर्शनात् स्पर्शनाद् घ्राणाद् दृव्यशुद्धिर्विधीयते।। १९८।।

pūrṇābhiṣekasiddhānām kaulānām nirmalātmanām/ darśanāt sparśanād ghrāṇād dravyaśuddhirvidhīyate//

The Kaulas who have been Fully Initiated are pure of soul. All things are purified by their look, touch, and when smelt by them.

शाक्तैर्वा वैष्णवैः शैवैः सौरैर्गाणपतैरिप। कौलधर्माश्रितः साधुः पूजनीयोऽतियलतः।। १९९।।

śāktairvā vaiṣṇavaiḥ śaivaiḥ saurairgāṇapatairapi/kauladharmāśritaḥ sādhuḥ pūjanīyo'tiyatnataḥ//

All men, whether they are Śāktas, Śaivas, Vaiṣṇavas, Gāṇapatas, or Sauras,³ should worship the Kaula-Sādhu⁴ with devotion.

शाक्ते शाक्तो गुरु: शस्तः शैवे शैवो गुरुर्मतः। वैष्णवे वैष्णवः सौरे सौरो गुरुरुदाहृतः।। २००॥ śākte śākto guruḥ śastaḥ śaive śaivo gururmataḥ/ vaiṣṇave vaiṣṇavaḥ saure sauro gururudāhṛtaḥ//

#### नलिने पद्मे।

<sup>1.</sup> The limbs or part of the chief Devatā which are considered as Devatās.

<sup>2.</sup> The attendant Devatās.

<sup>3.</sup> These are the five classes of worshippers—(Pañcopāsaka).

<sup>4.</sup> Ho y man, or Sage.

#### गाणपे गाणपश्चैव कौलः सर्वत्र सद्गुरुः। अतः सर्वात्मना धीमान् कौलाद् दीक्षां समाचरेत्।। २०१।।

gāṇape gāṇapaścaiva kaulaḥ sarvatra sadguruḥ/ ataḥ sarvātmanā dhīmān kaulād dīkṣāṁ samācaret//

It is good for a Śākta to have a Guru who is a Śākta, for a Śaiva a Śaiva-Guru is commendable, and for a Vaiṣṇava a Vaiṣṇava, for a Saura a Saura as Guru is advised, and a Gāṇapata is the proper Guru for a Gāṇapata, but a Kaula is excellent as Guru in the case of all; therefore the wise one should with all his soal be initiated by a Kaula.

#### पञ्चतत्त्वेन यत्नेत भक्त्या कौलान् यजन्ति ये। उद्धत्य पुरुषान् सर्वांस्ते यान्ति परमां गतिम्।। २०२।।

pañcatattvena yatneta bhaktyā kaulān yajanti ye/ uddhṛtya puruṣān sarvāṁste yānti paramāṁ gatim//

Those who with devotion worship the Kaulas with Pañcatattva,<sup>1</sup> cause the salvation<sup>2</sup> of their Ancestors, and themselves attain the highest end.

## पशोर्वक्त्राल्लब्धमन्त्रः पशुरेव न संशयः। वीराल्लब्धमनुर्वीरः कौलाद्भवति ब्रह्मवित्।। २०३।।

paśorvaktrāllabdhamantraḥ paśureva na saṁśayaḥ/ vīrāllabdhamanurvīraḥ kaulādbhavti brahmavit//

The man who has obtained the Mantra from the mouth of a Paśu<sup>3</sup> is of a certainty a Paśu, and he who has obtained the Mantra from a Vīra is a Vīra, and he who obtains it from a Kaula knows the Brahman.

## शाक्ताभिषेको वीरः स्यात् पञ्च तत्त्वानि शोधयेत्। स्वेष्टपूजाविधावेव न तु चक्रेश्वरो भवेत्।। २०४।।

śāktābhiṣekī vīraḥ syāt pañca tattvāni śodhayet/sveṣṭapūjāvidhāveva na tu cakreśvaro bhavet//

#### सर्वात्मना सर्वप्रयत्नेन।

2. Uddhṛtya=lifting up, rescuing, etc.

<sup>1.</sup> Wine, etc.

<sup>3</sup> As to the meaning of these clases of men, see Sakti and Sakta.

One who has been initiated according to Śākta rites¹ is a Vīra; he may purify the Pañca-tattvas only in the worship of his own Iṣṭa-devatā,² he may never be the Cakreśvara³.

#### वीरघाती वृथापायी वीराणां स्त्रीगमस्तथा। स्तेयी महापातकिनस्तत्संसर्गी च पञ्चमः।। २०५।।

vīraghātī vṛthāpāyī vīrāṇām strīgamastathā/ steyī mahāpātakinastatsamsargī ca pañcamaḥ//

He who kills a Vīra, he who drinks wine which has riot been consecrated,<sup>4</sup> he who seduces the wife of or steals the property of a Vīra, these four are great sinners, and the man who associates with any of these is the fifth sinner.

## कुलवर्त्म कुलद्रव्यं कुलसाधकमेव च। ये निन्दन्ति दुरात्मानस्ते गच्छन्त्यधमां गतिम्।। २०६।।

kulavartma kuladravyam kulasādhakameva ca/ ye nindanti durātmānaste gacchantyadhamām gatim//

Those evil-natured men who disparage the Kula Way,<sup>5</sup> Kula articles, and the Kula worshipper go down the low and vile path.

## नृत्यन्ति रुद्रडाकिन्यो नृत्यन्ति रुद्रभैरवाः। मांसास्थिचर्वणानन्दाः सुराकौलद्विषां नृणाम्।। २०७।।

nṛtyanti rudraḍākinyo nṛtyanti rudrabhairavāḥ/ māṁsāsthicarvaṇānandāḥ surākauladviṣāṁ nṛṇām//

अथ पञ्चमहापातिकन आह वीरघातीत्याद्येकेन।

The Rudrā-Pākinīs and Rudra-Bhairavīs<sup>6</sup> dance in joy (at

<sup>1.</sup> *i.e.*, Śāktābhiṣeka as distinct from the higher initiation called Pūrṇābhiṣeka.

<sup>2.</sup> Special tutelary Devatā.

<sup>3.</sup> Lord of the Cakra, who alone can pour out wine from the jar, and drink and distribute as he thinks right. The others are prohibites from doing so.

<sup>4.</sup> Vṛthā-pāyi=Vain=drinker. These are Mahāpātakīs.

<sup>5.</sup> Kula Worship, etc.

<sup>6.</sup> Fierce Spirits of that name, attendant on Siva and Kālī.

the thought of) chewing the bones and flesh of men who disparage wine and the Kaulas.

# दयालवः सत्यशीलाः सदा परिहतैषिणः। तान् गर्हयन्तो नरकान्निष्कृतिं यान्ति न क्वचित्।। २०८।।

dayālavaḥ satyaśīlāḥ sadā parahitaiṣiṇaḥ/tān garhayanto narakānniṣkṛtim yānti na kvacit//

They (the Kaulas) are merciful and truthful, and ever desire the good of others. For such as insult them there is no escape from Hell.

## उक्ता प्रयोगा बहवः कर्माणि विविधानि च। ब्रह्मैकनिष्ठकौलस्य त्यागानुष्ठानयोः समम्।। २०९।।

uktā prayogā bahavaḥ karmāṇi vividhāni ca/ brahmaikaniṣṭhakaulasya tyāgānuṣṭhānayoḥ samam//

गर्हयन्तः निन्दन्तः।

I have (in various Tantras) spoken of many and various methods and rites<sup>1</sup>; but in the case of a Kaula who is devoted to the Brahman alone, the performance or non-performance of such rites is one and the same<sup>2</sup>.

## एकमेव परं ब्रह्म जगदावृत्य तिष्ठति। विश्वार्चया तदर्चा स्यात् यतः सर्वं तदन्वितम्।। २१०।।

ekameva param brahma jagadāvṛtya tiṣṭhati/ viśvārcayā tadarcā syāt yataḥ sarvam tadanvitam//

एकेति। तदर्चा परब्रह्मार्चनम्। तदन्वितम् परब्रह्मान्वितम्।

There is one Supreme Brahman Who is spread throughout the Universe. He is worshipped by the worship of the Universe,<sup>3</sup> because everything exists in Him.

<sup>1.</sup> Prayoga and Karma: the former including the meanings, application, method, object. The latter is ritual action.

<sup>2.</sup> Because he is free from Rāga and Dvesa in whatever he does (Tarkālankāra).

<sup>3.</sup> Viśvārcayā: that is, worship of anything in the universe. Everything is the form of the Brahman and provided what is worshipped is so worshipped with this knowledge it is worship of Brahman.

# फलासक्ताः कामपराः कर्मजालरताः प्रिये। पृथक्त्वेन यजन्तोऽपि तत् प्रयान्ति विशन्ति च।। २११।।

phalāsaktāḥ kāmaparāḥ karmajālaratāḥ priye/ pṛthaktvena yajanto'pi tat prayānti viśanti ca//

Beloved! even those who look to the fruit of action and are governed by their desires and by the worship of different Devas, and addicted to various rituals worshipping the Devatās as other than themselves<sup>1</sup> go to and enter That.

# सर्वं ब्रह्मणि सर्वत्र ब्रह्मैव परिपश्यति। ज्ञेयः स एव सत्कौलो जीवन्मुक्तो न संशयः।। २१२।।

sarvam brahmani sarvatra brahmaiva paripasyti/ jñeyaḥ sa eva satkaulo jīvanmukto na samsayaḥ//

# ।। इति श्रीमहानिर्वाणतन्त्रे सर्वतन्त्रोत्तमोत्तमे सर्वधर्म्मनिर्णयसारे श्रीमदाद्यासदाशिवसंवादे वृद्धिश्राद्धादिमृतक्रियापूर्णाभिषेककथनं

दशमोल्लासः।। १०।।

// iti śrīmahānirvāṇatantre sarvatantrottamottame sarvadharnımanirṇayasāre śrīmadādyāsadāśivasanivāde vṛddhiśrāddhādimṛtakriyāpūrṇābhiṣekakathanani daśamollāsaḥ//

फलासक्ता इत्यादि। अत इति शेषः। कर्मजालरताः कर्मसमूहानुरक्ताः। तत् परं ब्रह्म।

#### इति श्रीमहानिर्वाणतन्त्रटीकायां दशमोल्लासः।

He who sees everything in Brahman, and who sees Brahman everywhere, is undoubtedly known as a true Kaula, who has attained Liberation while yet living<sup>2</sup>.

End of the Tenth Chapter, entitled "Rites relating to Vṛddhi Śrāddha, Funeral Rites, and Pūrṇābhiṣeka."

Pṛthāktvena yajantaḥ. The reference is to dualists who think God is wholly separate from themselves and not, as the Advaitins hold, their own essential self. by 'That' the Niṣkala-Brahman is meant.
 Jīvanmukha.

# एकादशोल्लासः CHAPTER XI EXPIATORY ACTS

श्रुत्वा शाम्भवधर्माणि वर्णाश्रमविभेदतः। अपर्णा परया प्रीत्या पप्रच्छ शङ्करं प्रति।।१।। ओँ नमो ब्रह्मणे।

śrutvā śāmbhavadharmāṇi varṇāśramavibhedataḥ/ aparṇā parayā prītyā papraccha śaṅkaraṁ prati// oṁ namo brahmaṇe/

कलौ लोकानां प्रायशो नास्तिकत्वात् संशयापन्नमानसत्वात् कामक्रोधाद्यभिभूत-त्वात् सर्वदेन्द्रियसुखाकांक्षित्वाच्च सदाशिवप्रोक्तसन्मार्गाननुष्ठानात्तिर्षिद्धदुर्वर्तमनः सेवनाच्चानेकविधं पापमुत्पद्यते। ततश्च तेषां कथं विमुक्तिरित्याशयवती पार्वती शङ्करं पृच्छिति स्मेत्याह श्रुत्वेत्यादिना। वर्णा ब्राह्माणादयश्चाश्रमौ गार्हस्थ्यभैक्षुकौ च तेषां विभेदतः शाम्भवधर्माणि शम्भुप्रोक्तधर्माणि श्रुत्वा अपर्णा व्रतत्यक्तपत्रा पार्वती परयोत्तमया प्रीत्या शङ्करं कल्याणकर्त्तारं महादेवं प्रतिपप्रच्छ।

Listening to the Rules¹ of Śaṁbhu relating to the different Castes and Stages of Life, Aparṇā² was greatly pleased, and questioned Śaṅkara thus:

#### श्रीदेव्युवाच

वर्णाश्रमाचारधर्माः संस्कारा लोकसिद्धये। कथिताः कृपया महां सर्वज्ञेन त्वया प्रभो।।२।।

<sup>1.</sup> Dharma.

<sup>2.</sup> Devi—so called because during the time She was doing penance She would not so much as eat a leaf to appease Her hunger.

śrīdevyuvāca

varņāśramācāradharmāḥ samskārā lokasiddhaye/ kathitāḥ kṛpayā mahyam sarvajñena tvayā prabho//

किं प्रप्रच्छेत्याकाङ्क्षायां प्रष्टव्यमेवाभिधातुमुपक्रमते वर्णाश्रमेत्यादि वक्तुमर्हसी-त्यन्तं श्लोकत्रयम्। प्रभो हे स्वामिन् यद्यपि लोकसिद्धये लोकनिर्वाहनिष्पत्तये वर्णानामाश्रमाणां चाचारा धर्मा: संस्काराश्च सर्वज्ञेन सर्वं जानता त्वया कृपया मह्यं मामुद्दिश्य कथिता उक्ता:।

Śrī Devī said:

Thou hast, O Lord! out of Thy kindness for Me and in Thy omniscience, spoken of the customs and the rules of religious conduct and sacraments<sup>1</sup> for the well-being of the world.

कलौ दुर्वृत्तयो लोकाः कामक्रोधान्धचेतसः। नास्तिकाः संशयात्मानः सदेन्द्रियसुखैषिणः।। ३।।

kalau durvṛttayo lokāḥ kāmakrodhāndhacetasaḥ/ nāstikāḥ samśayātmānaḥ sadendriyasukhaiṣiṇaḥ//

तथापि कलौ लोका जना भवन्निगदितं भवता कथितं वर्त्म मार्गं नानुष्ठास्यन्ति नानुचिरिष्यन्तीति द्वितीयेनान्वयः। शिवोक्तवर्त्माननुष्ठाने हेतुं दर्शयन् लोकान् विशिनिष्टि कलौ दुर्वृत्तय इत्यादिना। कथम्भूताः लोकाः दुर्वृत्तयः दुष्टे कर्मणि वृत्तिर्दृष्ट्य वा वृत्तिर्येषां ते। दुष्टे कर्मणि वर्त्तमाना इत्यर्थः। पुनः कामक्रोधान्धचेतसः कामक्रोधा-भ्यामन्धञ्चेतो तेषां तथाभूताः। नास्तिका परलोकादिकं नास्तीति बुद्धिशालिनः। संशयात्मानः परलोकादिकमस्ति नास्ति वेति सन्देहापन्नमानसाः। सदेन्द्रियसुखैषिणः सर्वदा रसनादीन्द्रियसुखाकाङ्क्षिणः।

# भवन्निगदितं वर्त्म नानुष्ठास्यन्ति दुर्धियः। तेषां का गतिरीशान विशेषाद्वक्तुमर्हसि।।४।।

bhavannigaditam vartma nānuṣṭhāsyanti durdhiyaḥ/ teṣām kā gatirīśāna viśeṣādvaktumarhasi//

दुर्धिय: दुर्बुद्धय:। ईशान हे ऐश्वर्यशालिन् तेषां लोकानां का गति: को विमुक्तेरुपाय: स्यादिति विशेषाद्वक्तुं कथियतुमर्हिस त्व योग्यो भवसि। गतिर्ज्ञाने दशायां च मार्गे यात्राभ्युपाययोरिति कोष:।

<sup>1.</sup> Samskāras.

But the men of the Kali Age, being wicked, and blinded by anger and lust, atheists,<sup>1</sup> of wavering minds and addicted to the gratification of their senses, will not in their ignorance and folly, follow the way laid down by Thee; it behoves Thee, O Iśāna! to say what will be the means of their Liberation.

#### श्रीसदाशिव उवाच

#### साधु पृष्टं त्वया देवि लोकानां हितकारिणि। त्वं जगज्जननी दुर्गा जन्मसंसारमोचनी।।५।।

śrīsadāśiva uvāca

sādhu pṛṣṭaṁ tvayā devi lokānāṁ hitakāriṇi/ tvaṁ jagajjananī durgā janmasaṁsāramocanī//

शम्भुरिदानीमपर्णाप्रश्नं स्तौति साधु पृष्टिमित्यदिना। देवि हे द्युतिमिति त्वया साधु मनोरमं पृष्टम्। साधुप्रश्ने हेतुं दर्शयन्नाह लोकानामिति। कीदृशि देवि लोकानां हितकारिणि जनानामभीष्येत्पादियित्र। लोकानां हितकारिणीत्वे बीजं दर्शयन्नाह त्विमित्यादि। त्वं जगज्जननी जगतां जनियत्री जगज्जननीत्वाल्लोकानां हितकारिणी लोकानां हितकारिणीत्वाच्च साधु पृष्टिमिति योज्यम्। जन्मसंसारमोचनी जन्मनः उत्पत्तेः संसारात् पुनःपुनर्यातायातकर्तुः कलत्रपुत्रादेश्च मुक्तिकर्त्री त्वम्। अत एव दुःखेन गम्यते ज्ञायते या सा दुर्गा दुर्ज्ञेया च त्वम्।

#### Śrī Sadāśiva said:

Thou hast asked well, O Devī! Thou who art the Benefactress of the world, the Mother of the world, Thou art Durgā,<sup>2</sup> Thou dost liberate people from the bonds of birth and the toils of this world.

#### त्वमाद्या जगतां धात्री पालयित्री परात्परा। त्वयैव धार्यते देवि विश्वमेतच्चराचरम्।।६।।

tvamādyā jagatām dhātrī pālayitrī parātparā/ tvayaiva dhāryate devi viśvametaccarācaram//

त्विमिति। त्वं जगतामाद्या आदिभूताऽसि। जगतां धात्री पोष्ट्री च त्वम्। पालियत्री जगतां रक्षिका च त्वमेव। परात् श्रेष्ठादिप परा श्रेष्ठा च त्वम्। हे देवि कान्तिमित चराचरं जङ्गमस्थावरमेतद्विश्चं त्वयैव धार्यते।

<sup>1.</sup> Nāstika—Unbeliever in the Vedas and in a Future Life.

 <sup>&</sup>quot;Mother" (Jananī), which Bhāratī interprets as equivalent of Janayitṛī.
 Durgā="Diffiuclt to understand and attain."

Thou art the Primordial One, Thou fosterest and guardest this world, Thou art beyond the most excellent; Thou, O Devī! dost support the moving and the motionless Universe.

# त्वमेव पृथ्वी त्वं वारि त्वं वायुस्त्वं हुताशनः। त्वं वियक्त्वमहङ्कारस्त्वं महत्तक्त्वरूपिणी।। ७।।

tvameva pṛthvī tvam vāri tvam vāyustvam hutāśanaḥ/ tvam viyattvamahankārastvam mahattattvarūpiṇī//

त्वमेवेति। त्वमेव पृथ्वी भूमि: त्वं वारि जलं त्वमेव वायु: पवन: त्वं च हुताशनोऽग्नि: त्वं वियदाकाशं त्वं चाहङ्कार:। महत्तत्त्वरूपिणी च त्वमेव।

Thou art Earth,<sup>1</sup> Thou art Water, Thou art Fire, Thou art Air, Thou art the Ether,<sup>2</sup> Thou art Ahankāra,<sup>3</sup> Thou art Mahattattva<sup>4</sup>.

## त्वमेव जीवो लोकेऽस्मिस्त्वं विद्या परदेवता। इन्द्रियाणि मनोबुद्धिर्विश्चेषां त्वं गतिः स्थितिः।। ८।।

tvameva jīvo loke'sminastvam vidyā paradevatā/indriyāṇi manobuddhirviśveṣām tvam gatiḥ sthitiḥ//

त्वमेवेति। अस्मिल्लोके यो जीवस्तदूपा च त्वमेव। विद्या आत्मज्ञानरूपा च त्वमेव। परदेवता श्रेष्ठदेवता च त्वमेवासि। इन्द्रियाणि नेत्रादीनि मनो हृदयं बुद्धिः शास्त्रादितत्त्वज्ञानम् तत्तदूपा च त्वमेवासि। विश्वेषां या गतिः स्थितिश्च तदूपा च त्वमेव।

Thou art Life in this world; Thou art the Knowledge<sup>5</sup> of Self, and Thou art the Supreme Divinity. Thou art the Senses; Thou art Manas, Thou art Buddhi; Thou art the motion and existence of the Universe<sup>6</sup>.

<sup>1.</sup> Pṛthivī.

<sup>2.</sup> Void=Viyat=Ākāśa=Ether of Space.

<sup>3.</sup> As to Ahankāra, the I-makinig faculty of mind, see Woodroffe's "World as Power: Mind."

<sup>4.</sup> The Sānkhya category of that name: the cosmic Buddhi. See ibid.

<sup>5.</sup> Knowledge=Vidyā—here Ātma-jñāna.

<sup>6.</sup> By the sense are meant the eyes, ears, etc. Manas is the faculty of attention and buddhi the faculty of determination. Bhāratī says that mind (Manas) means heart (Hṛdaya), and understanding (Buddhi) means Śāstrādi-tattva-jñāna (knowledge of the essence of the Śāstras, etc.).

#### त्वमेव वेदाः प्रणवः स्मृतयस्त्वं हि संहिताः। निगमागमतन्त्राणि सर्वशास्त्रमयी शिवा।। ९।।

tvameva vedāļi praņavaļi smṛtayastvam hi samhitāļi/ nigamāgamatantrāņi sarvašāstramayī śivā//

त्वमेवेति। वेदा यजुरादय: तदूपा च त्वमेवासि। प्रणव ओङ्काररूपा च त्वम्। स्मृतयो मन्वादिकथितधर्मशास्त्राणि तदूपा च त्वम्। संहिता महाभारतादयस्तदूपा च त्वमेवासि। निगम: शम्भुप्रश्नत: पार्वतीमुखजात: पद्यरूपो ग्रन्थविशेष:। आगमश्च शिवमुखागतिगिरिजाननयातवासुदेवमतपद्यरूपग्रन्थिवशेष एव। तन्त्रं चाऽम्बिकामुद्दिश्य शिवोक्तो गणेशिलिखितो ग्रन्थिवशेष एव। तत्तदूपा च त्वमेव। सर्वशास्त्रमयी वेदान्तादि—सकलशास्त्ररूपा च त्वम्। शिवा कल्याणैकनिलयभूता च त्वमसि।

Thou art the Vedas, Thou art the Praṇava,¹ Thou art the Smṛtis, the Saṁhitās, the Nigamas, the Āgamas, and the Tantras,² Thou pervadest all the Śāstras, and art the Abode of all that is good.

#### महाकाली महालक्ष्मीर्महानीलसरस्वती। महोदरी महामाया महारौद्री महेश्वरी।। १०।।

mahākālī mahālakṣmīrmahānīlasarasvatī/ mahodarī mahāmāyā mahāraudrī maheśvarī//

महेति। जगत्संहर्त्रीत्वान्महाकाली त्वम्। सम्पत्तिवृद्धिहेतुत्वान्महालक्ष्मीश्च त्वमेव। विद्याप्रदात्रीत्वान्महानीलसरस्वती च त्वमेवासि। प्रलये अशेषजगत्कुक्षित्वान्महोदरी त्वम्। जगन्मोहयित्रीत्वान्महामाया च त्वम्। महारौद्री अत्युग्रा च त्वम्। महेश्वरी महैश्वर्यविशिष्टा च त्वम्।

## सर्वज्ञा त्वं ज्ञानमयी नास्त्यवेद्यं तवाऽन्तिके। तथापि पुच्छिस प्राज्ञे प्रीतये कथयामि ते।। ११।।

sarvajñā tvam jñānamayī nāstyavedyam tavā'ntike/ tathāpi pṛcchasi prājñe prītaye kathayāmi te//

सर्वज्ञेति। सर्वज्ञा अशेषपदार्थज्ञात्री ज्ञानमयी मोक्षविषयप्रज्ञास्वरूपा च त्वमिस। अतस्तवाऽन्तिके त्वन्निकटे अवेद्यमप्रज्ञेयं किश्चिदपि नास्ति। ननु किश्चिदपि ममावेद्यं

<sup>1.</sup> Omkāra.

<sup>2.</sup> Smṛtis are the Dharma-Śāstras of Manu and others and the Saṁhitās refer to the Mahā-bhārata and other similar writings (Bhāratī).

नास्ति चेत् कथं पृच्छामीत्याशङ्कमानां प्रत्याह तथापीति। यद्यप्येवं तथापि प्राज्ञे हे प्रकृष्टज्ञानवित प्रीतये पृच्छिस ममेति शेषः अहमिप ते तव प्रीतये कथयामि। ते तवाग्रतः ते तुभ्यमिति वा। काकाक्षिगोलकन्यायेन प्रीतये इति पूर्वोत्तराभ्यां क्रियाभ्यां सम्बध्यते।

Thou art Mahā-kāli,¹ Mahā-lakṣmī,² Mahā-nīla-sarasvatī,³ Mahodarī,⁴ Mahā-māyā,⁵ Mahāraudrī,⁶ and Maheśvarī²; Thou art Omniscient⁶ and Knowledge itself,⁶ there is nothing which Thou knowest not; yet, O Wise One! since Thou askest Me, I will speak of it for Thy pleasure.

सत्यमुक्तं त्वया देवि मनुजानां विचेष्टितम्। जानन्तोऽपि हितं मत्ताः पापैराशु सुखप्रदैः।। १२।। नाऽऽचरिष्यन्ति सद्वर्तमं हिताहितबहिष्कृताः। तेषां निःश्रेयसार्थाय कर्त्तव्यं यत्तदुच्यते।। १३।।

satyamuktam tvayā devi manujānām vicesṭitam/ jānanto'pi hitam mattāḥ pāpairāśu sukhapradaiḥ// nā''cariṣyanti sadvartma hitāhitabahiṣkṛtāḥ/ teṣām niḥśreyasārthāya karttavyam yattaducyate//

अधुना पूर्वोक्तमेवानुवदन्तुत्तरं दातुं प्रक्रमते सत्यमुक्तमित्यादि। हे देवि मनुजानां मानवानां विचेष्टिं विरुद्धं चेष्टितं त्वया सत्यमुक्तम्। विचेष्टितमेवाह जानन्त इत्यादिना। आत्मनो हितं जानन्तोऽपि मनुजाः सद्वर्तमं साधुमार्गं नाचरिष्यन्ति नानुष्ठास्यन्ति। सद्वर्त्मानाचरणे हेतुं वदन्मनुजान् विशिनष्टि। कथम्भूता मनुजाः आशु सुखप्रदैर्झटिति सुखप्रापकैरवैधस्त्रीगमनसुरापानादिभिः पापैः कर्मभिर्मत्ताः अत एव हिताहिताभ्यां

<sup>1.</sup> As the devourer of Time and who is therefore Desctrutress of the Universe, which is Brahman in time and space.

<sup>2.</sup> As the Cause of all prosperity and intelligence.

<sup>3.</sup> As the Source of all learning.

<sup>4.</sup> For She holds the Universe in Her womb.

<sup>5.</sup> She Who is one with Brahman, Who holds the Universe under Her spell.

<sup>6.</sup> She Who is the great Destructress withdrawing all to Herself.

<sup>7.</sup> As She dominates and is the Lord of all.

Sarvajñā.

<sup>9.</sup> Jnānamayī=Mokṣa-viṣaya-prajñā-svarūpā=illumining and liberating knowledge (Bhāratī).

बहिष्कृताः अतो नाचिरिष्यन्तीति भावः। तेषां मनुजानां निःश्रेयसार्थाय मुक्तये यत् कर्त्तव्यं विधेयं तदुच्यते।

Thou hast truly spoken, O Devī! of the evil ways of men, who, knowing what is for their welfare, yet, maddened by sinful desire for things which bring immediate enjoyment, are devoid of the sense of right and wrong, and desert the True Path. I speak now of that which will contribute to their Liberation.

# अनुष्ठानं निषिद्धस्य त्यागो विहितकर्मणः। नृणां जनयतः पापं क्लेशशोकामयप्रदम्।। १४।।

anuṣṭhānaṁ niṣiddhasya tyāgo vihitakarmaṇaḥ/ nṛṇāṁ janayataḥ pāpaṁ kleśaśokāmayapradam//

प्रथमतो निषिद्धकर्मानुष्ठानविहितकर्माननुष्ठानाभ्यां पापोत्पत्तिरिति ब्रूते अनुष्ठान-मित्यादिना। निषिद्धस्य कर्मणोऽनुष्ठानमाचरणं विहितस्य कर्मणस्त्यागोऽनाचरणं नृणां क्लेशशोकामयप्रदं दु:खशोकव्याधिप्रदायकं पापं जनयत: उत्पादयत:।

In the doing of what is forbidden and in the omitting of what is enjoined men sin, and sins lead to pain, sorrow, and disease.

# स्वानिष्टमात्रजननात् परानिष्टोपपादनात्। तदेव पापंृद्विविधं जानीहि कुलनायिके।। १५।।

svāniṣṭamātrajananāt parāniṣṭopapādanāt/ tadeva pāpaṁ dvividhaṁ jānīhi kulanāyike//

अथ पूर्वोक्तपापस्य सहेतुकं द्वैविध्यं सम्पादयित स्वानिष्टेत्यादिना । कुलनायिके हे कुलेश्वरि स्वानिष्टमात्रजननात् आत्मन् एवानीप्सितस्योत्पादनात् तथा परानिष्टेपपादन् नादन्यानाकांक्षितस्यापि जननात् तदेव पूर्वोक्तं पापं द्विविधं द्विप्रकारकं जानीहि प्रतीहि ।

O Kula-nāyikā!¹ know, that there are two kinds of sin—that which contributes merely to the injury of one's own Self, and that which causes injury to others.

परानिष्टकरात् पापात् मुच्यते राजशासनात्। अन्यस्मान्मुच्यते मर्त्यः प्रायश्चित्त्यास समाधिना।। १६।।

<sup>1.</sup> The Devī as soverign mistress of the Kaulas.

parāniṣṭakarāt pāpāt mucyate rājaśāsanāt/ anyasmānmucyate martyaḥ prāyaścittyāsa samādhinā//

एवं द्विविधपापोत्पत्तिं प्रदर्श्येदानी तस्माद्विमुक्तेरुपायं वदित परानिष्टेत्यादिना। परानिष्टकरादन्यस्याप्यनाकांक्षितोत्पादकात् पापात् राजशासनात् राजदण्डात् मर्त्यो जनो मुच्यते मुक्तो भवति। कर्मकर्त्तरि लट्। अन्यस्मात् स्वानिष्टमात्रजनकात् तु पापात् प्रायश्चित्त्या प्रायश्चित्तेन समाधिना चित्तवृत्तिनिरोधेन च मुच्यते।

Man is released of the sin of injuring others by the punishment inflicted by the King, and from other sins by expiatory rites<sup>1</sup> with self-restraint<sup>2</sup>.

#### प्रायश्चित्त्याऽथवा दण्डैर्न पूता ये कृतांहसः। नरकान्न निवर्त्तन्ते इहामुत्र विगर्हिताः।। १७।।

prāyaścittyā'thavā daṇḍairna pūtā ye kṛtāmhasaḥ/narakānna nivarttante ihāmutra vigarhitāḥ//

जातद्विविधपापानां प्रायश्चित्तदण्डाभ्यां पूतत्वाभावे सर्वदा नरकस्थायित्वं दर्शयितुमाह प्रायश्चित्त्येति। ये कृतांहसः कृतपापा जनाः प्रायश्चित्त्या दण्डैवा पूताः पवित्रा न बभूवुः इह लोके परलोके च विगर्हिता विनिन्दिताः सन्तस्ते नरकान्न निवर्त्तन्ते तत्रैव तिष्ठन्तीत्यर्थः।

Those sinful men who are not purified by either punishment or expiation cannot but go to hell, and are despised both in this world and the next.

#### तत्रादौ कथयाम्याद्ये नृपशासननिर्णयम्। यल्लङ्घनान्महेशानि राजा यात्यधमां गतिम्।। १८।।

tatrādau kathayāmyādye nṛpaśāsananirṇayam/ yallaṅghanānmaheśāni rājā yātyadhamāṅi gatim//

अथ राजशासनिर्णयं वदंस्तमुल्लङ्घयतो भूपतेर्नरगामित्वमाह तत्रादावित्यादिना । हे आद्ये हे महेशानि तत्र प्रायश्चित्तनृपशासनयोर्मध्ये आदौ प्रथमतो नृपशासनिर्णयं कथयामि । यस्य लङ्घनात् राजाऽधमां गतिं याति ।

O Ādyā! I shall first of all speak of the Rules relating to

<sup>1.</sup> Prāyaścitta.

Samādhi—Citta-vṛtti-nirodha, or Yoga. But here is means ordinary restraint of the inclinations of the Citta; that is, practising acts of selfrestraint or doing Prāyaścitta with self-rastraint (Bhāratī).

punishment by the King. O Maheśānī! The King who deviates from these, himself goes upon the downward path.

# भृत्यान् पुत्रानुदासीनान् प्रियानिप तथाऽप्रियान्। शासने च तथा न्याये समदृष्ट्याऽवलोकयेत्।। १९।।

bhṛtyān putrānudāsīnān priyānapi tathā'priyān/ śāsane ca tathā nyāye samadṛṣṭyā'valokayet//

नृपशासननिर्णयमेवाह भृत्यानित्यादिना। भृत्यान् भर्तव्यानमात्यादीन् पुत्रानात्मजान् उदासीनान् शत्रुमित्रभिन्नान् प्रियान् हितान् तथा अप्रियान् अहितांश्च शासने तथा न्याये च राजा समदृष्ट्या तुल्यदृष्ट्याऽवलोकयेत् पश्येत्।

In the administration of justice, servants, sons, strangers,<sup>1</sup> friends and foes should all be treated alike.

# स्वयं चेत् कृतपापः स्यात् पीडयेदकृतांहसः। उपवासैश्च दानैस्तान् परितोष्य विशुध्यति।। २०।।

svayam cet kṛtapāpaḥ syāt pīḍayedakṛtāmhasaḥ/ upavāsaiśca dānaistān paritoṣya viśudhyati//

नन्वकृतिकिल्विषान् पुरुषान् दण्डयतः स्वयं कृतकल्मषस्य नृपस्य कथं शुद्धिस्तत्राह स्वयं चेदित्यादिना । चेद्यदि राजा स्वयं कृतपापः स्यात् तदा उपवासैर्दानेश्च विशुध्यति । चेद्यदि अकृतांहसोऽकृतपापान् अन्यान् पीडयेद्दण्डयेत् तदा दानैस्तानकृतांहसः परितोष्य उपवासैर्दानेश्च विशुध्यति । अत्र पापतारतभ्यादुपवासदानयोस्तारतम्यं बोद्धव्यम् ।

If the King is guilty of any sin himself, or if he should have punished one who is not guilty, then he shall purify himself by fasting and by placating those he bas wronged by gifts.

# वधार्हं मन्यमानः स्वं कृतपापो नराधिपः। त्यक्त्वा राज्यं वनं प्राप्य तपसाऽऽत्मानमुद्धरेत्।। २१।।

vadhārham manyamānah svam kṛtapāpo narādhipaḥ/tyaktvā rājyam vanam prāpya tapasā''tmānamuddharet//

अथात्मानं वधार्हं मन्यमानस्य कृतदुष्कृतस्य भूपते: प्रायश्चित्तमाह वधार्हमित्यादिना। स्वमात्मानं वधार्हं वधयोग्यं मन्यमानः कृतपापो नराधिपो राज्यं त्यक्त्वा वनं प्राप्य तपसाऽऽत्मानमुद्धरेत् शोधयेत्।

Udāsīna—Detached Persons who are neither friends nor foes (Bhāratī).

If the King should consider that he is guilty of any sin which is punishable by death, he should then abdicate his kingdom and go to a forest, and there labour for his purification by penances.

#### गुरुदण्डं नैव राजा विदध्याल्लघुपापिषु। न लघुं गुरुपापेषु विना हेतुं विपर्यये।। २२।।

gurudaṇḍaṁ naiva rājā vidadhyāllaghupāpiṣu/ na laghuṁ gurupāpeṣu vinā hetuṁ viparyaye//

अथ दण्डवैपरीत्ये हेतावसित लघुपापे गुरुदण्डं गुरुपापे च लघुदण्डं निषेधित गुर्वित्यादिना। विपर्यये दण्डवैपरीत्ये हेतुं विना लघुपापिषु जनेषु गुरुदण्डं राजा नैव विदध्यान्न कुर्यात्। गुरुपापेषु जनेषु लघुदण्डं न विदध्यात्।

The King should not, without sufficient reason, inflict heavy punishment on persons guilty of a light offence, nor should he inflict light punishment on persons guilty of a great offence.

#### तस्मिन् यच्छासने शास्या अनेकोन्मार्गवर्त्तनः। पापेभ्यो निर्भये शरतो लघुपापे गुरुर्दमः।। २३।।

tasmin yacchāsane śāsyā anekonmārgavarttinaļi/pāpebhyo nirbhaye śarato laghupāpe gururdamaļi//

विना हेतुं विपर्यये इत्यनेन वैपरीत्ये कारणसत्त्वे विपरीतदण्डं विदध्यादेवेति ध्विनतमतो हेतुदर्शनपूर्वकं विपरीतदण्डं विदधाति तस्मिन्नित्यादिना श्लोकद्वयेन। यच्छासने यस्योन्मार्गवर्त्तिनो जनस्य शासनेऽनेकोन्मार्गवर्त्तिनो बहवोऽसद्वर्त्मसु वर्त्तमाना जनाः शास्या भवन्ति तस्मिन् पापेभ्यो बहुभ्योऽपि दुरितेभ्यो निर्भये भयहीनेऽपि जने लघुपापेऽपि गुरुर्दमः शस्तः।

But the punishment by which many offenders may be deterred from ill-doing, and (punishment) in the case of an offender who is fearless<sup>1</sup> of crimes, should be heavy, although the offence be a light one.

## सकृत्कृतापराधेन सत्रपे बहुमानिनि। पापाद्भीरौ प्रशस्तः स्याद् गुरुपापे लघुर्दमः।। २४।।

sakrtkṛtāparādhena satrape bahumānini/ pāpādbhīrau prasastah syād gurupāpe laghurdamah//

<sup>1.</sup> *i.e.*, in the cause of hardened criminals.

सकृदिति। सकृत्कृतापराधेन सत्रपे सलज्जे बहुमानिनि सबहुमाने पापादेकस्मादिप भीरौ भयशीले जने गुरुपापेऽपि लघुर्दम: प्रशस्त:।

In the case of one who has committed the offence but once only and is ashamed of his ill-deed, or of one who fears crime and is a respectable man, a light punishment should be inflicted, even if the offence be a grave one.

## स्वल्पापराधी कौलश्चेत् ब्राह्मणो लघुपापकृत्। बहुमान्योऽपि दण्ड्यः स्याद्वचोभिरवनीभृता।। २५।।

svalpāparādhī kaulaścet brāhmaṇo laghupāpakṛt/bahumānyo'pi daṇḍyaḥ syādvacobhiravanībhṛtā//

अथ कृताल्पापराधयोर्बहुमान्ययोरिप कौलब्राह्मणयोर्दण्डमाह स्वल्पापराधी-त्यादिना। बहुमान्योऽपि कौल: स्वल्पापराधी चेत् स्यात् तादृग् ब्राह्मणोऽपि लघुपाप-कृच्चेत्तदाऽवनीभृता राज्ञा वचोभिर्दण्ड्य: स्यात्।

If a Kaula or a Brāhmaṇa is guilty of a slight offence, they should, even though otherwise worthy of respect, be punished by the King by a rebuke.

# न्यायं दण्डं प्रसादं च विचार्य सचिवै: सह। यो न कुर्यान्महीपालः स महापातकी भवेत्।। २६।।

nyāyam daṇḍam prasādam ca vicārya sacivaiḥ saha/ yo na kuryānmahīpālaḥ sa mahāpātakī bhavet//

अथ सहामात्यैर्विचारमकृत्वैव दण्डादिकं विदधतो महीपालस्य महापातिकत्वमाह न्यायमित्यादिना। सचिवैर्मिन्त्रिभि: सह विचार्य न्यायं दण्डं प्रसादं च यो महीपालो न कुर्यात् स महापातको भवेत्।

The King who does not bestow adequate rewards and punishments after consultation with his ministers is a great sinner.

## न त्यजेत् पितरौ पुत्रो न त्यजेयुर्नृपं प्रजाः। न त्यजेत् स्वामिनं भार्या विना तानतिपापिनः।। २७।।

na tyajet pitarau putro na tyajeyurnṛpam prajāl!/na tyajet svāminam bhāryā vinā tānatipāpinal!//

अथ स्त्रीपुत्रप्रजानां धर्ममाह न त्यजेतित्यादिना। पुत्र: पितरौ मातापितरौ न त्यजेत्।

प्रजाः नृपं राजानं न त्यजेयुः। भार्या स्वामिनं पतिं न त्यजेत्। नन्वतिपातिकनोऽपि पित्रादयो न हातव्यास्तत्राह विनेति। अतिपापिनस्तान् पित्रादीन्विना। अतिपातिकनस्ते त्याज्या एवेत्यर्थः।

A son should not leave his mother and father, the subjects should not leave their King, nor the wife her husband, if they are in trouble or in disgrace, unless they are greatly guilty<sup>1</sup>.

राज्यं धनं जीवनं च धार्मिकस्य महीपतेः। संरक्षेयुः प्रजा यत्नैरन्यथा यान्त्यधोगतिम्।। २८।।

rājyam dhanam jīvanam ca dhārmikasya mahīpateḥ/ samrakṣeyuḥ prajā yatnairanyathā yāntyadhogatim//

धार्मिकभूपते राज्यादिकमरक्षन्तीनां प्रजानां दोषमाह राज्यमित्यादिना। धार्मिकस्य महीपते राज्यं धनं जीवनं च प्रजा यत्नै: संरक्षेयु:। अन्यथा राज्यादिकमरक्षन्त्यस्ता अधोगतिं यान्ति।

The subjects should actively protect the kingdom, property, and life of the just King; otherwise they will go upon the downward path.

मातरं भगिनीञ्चापि तथा दुहितरं शिवे। गन्तारो ज्ञानतो ये च महागुरुनिघातकाः।। २९।। कुलधर्मं समाश्रित्य पुनस्त्यक्तकुलक्रियाः। विश्वासघातिनो लोका अतिपातिकनः स्मृताः।। ३०।।

mātaram bhaginīncāpi tathā duhitaram śive/gantāro jnānato ye ca mahāgurunighātakāḥ//kuladharmam samāśritya punastyaktakulakriyāḥ/viśvāsaghātino lokā atipātkinaḥ smṛtāḥ//

पित्रादयोऽतिपातिकनश्चेत्याज्या इत्युक्तं ते च के इत्याकाङ्क्षायामितपातिकनो निरूपयित मातरिमत्यादिना श्लोकद्वयेन। हे शिवे मातरं जननीं भिगनीं स्वसारं तथा दुहितरं पुत्रीं चापि ज्ञानतो ये गन्तारो भवन्ति तथा ज्ञानतो महागुरूणां मात्रादीनां निघातका: हन्तारो ये। कुलधर्म समाश्रित्य पुनस्त्यक्तकुलिक्रया ये। ये च विश्वासघातिनो लोका: तेऽतिपातिकन: स्मृता:।

<sup>1.</sup> The text is read according to Ram Mohun Roy.

Śivā! those who knowingly go with their mother,¹ daughter, or sister, those who have killed their Mahā-gurus,² those who have, after having taken refuge in the Kula Faith, abandoned it, and those who have broken the trust placed in them, are very great sinners.

#### मातरं भगिनीं कन्यां गच्छतो निधनं दमः। तासामपि सकामानां तदेव विहितं शिवे।। ३१।।

mātaram bhaginīm kanyām gacchato nidhanam damalı/tāsāmapi sakāmānām tadeva vihitam śive//

अथ मात्रादिगामिनः पुरुषस्य सकामानां तासां च दण्डमाह मातरमिति। हे शिवे मातरं जनियत्रीं तथा भिगनीं तथा कन्यां पुत्रीं च गच्छतः पुंसो निधनं मरणमेव दमो दण्डः। सकामानां तासामिप तदेव मरणमेव दमनं विहितम्।

Siva! the punishment of those that go with their mother, sister, and daughter is death, and if the latter are wilful participants the same punishment should be inflicted upon them.

मातापितृस्वसुस्तल्पं स्नुषां श्वश्रूं गुरुस्त्रियम्। पितामहस्य वनितां तथा मातामहस्य च।। ३२।। पित्रोश्चीतुः सुतां जायां भ्रातुः पत्नीं सुतामपि। भागिनेयीं प्रभोः पत्नीं तनयाञ्च कुमारिकाम्।। ३३।। गच्छतां पापिनां लिङ्गच्छेदो दण्डो विधीयते। आसामपि सकामानां दमो नासानिकृन्तनम्। गृहान्निर्यापणं चैव पापादस्माद्विमुक्तये।। ३४।।

mātāpitṛsvasustalpam snuṣām śvaśrūm gurustriyam/
pitāmahasya vanitām tathā mātāmahasya ca//
pitrorbhrātuḥ sutām jāyām bhrātuḥ patnīm sutāmpi/
bhāgineyīm prabhoḥ patnīm tanayāñca kumārikām//
gacchatām pāpinām lingacchedo dando vidhīyate/
āsāmapi sakāmānām dano nāsānikṛntanam/
gṛhānniryāpaṇam caiva pāpādasmādvimuktaye//

<sup>1.</sup> Each of these terms is suggestive of a class. Thus, *Mother* would include her sister, her sister-in-law, etc.

<sup>2.</sup> *i.e.*, Father and Mother, and Husband in the case of married women. Here are Ati-pātakīs named.

अथ मातृस्वस्नादिगामिनां पुंसां तासामिप सकामानां दण्डमाह मातािपित्रत्यादिना पापादस्माद्विमुक्तय इत्यन्तेन सार्धत्रयेण। मातािपत्रोः स्वसुस्तल्पं शय्यां मैथुनेच्छया गच्छतां तथा स्नुषां पुत्रवधूं तथा श्वश्रूं श्वशुरपत्नीं तथा गुरुस्त्रियं तथा पितामहस्य च विनतां स्त्रियं तथा पित्रोर्भातुः सुतां मातुलिपितृव्ययोः पुत्रीम् तयोरेव जायां भायां च तथा भातुः पत्नीं तस्यैव सुतामिप तथा भागिनेयीं स्वसृतनयाम् तथा प्रभोः पत्नीं तस्यैव तनयां पुत्रीं च तथा कुमारिकामिववाहितां स्त्रियं गच्छतां पापिनां लिङ्गच्छेदः शिश्नकर्तनं दण्डो विधीयते। सकामानामासामप्यस्मात् पापात् विमुक्तये नासािनकृन्तनं नासिकाच्छेदनं गृहािनार्यापणं च दमो दण्डो विधीयते।

The sinful man, who with a lustful mind goes to the bed of his mother's or father's sister, or to his daughter-in-law, or mother-in-law (wife's mother), the wife of his preceptor, the wife of his maternal or paternal grandfather, the daughter or wife of his mother's or father's brother, the wife or daughter of his brother, the sister's daughter, the master's wife or daughter, or with an unmarried girl, should be punished by castration, and these women also if they are wilful participants in the offence should be punished by the cutting of their noses and turning them out of the house that they may be released from sin.

#### सपिण्डदारतनयाः स्त्रियं विश्वासिनामपि। सर्वस्वहरणं केशवपनं गच्छतो दमः।। ३५।।

sapiṇḍadāratanayāḥ striyaṁ viśvāsināmapi/ sarvasvaharaṇaṁ keśavapanaṁ gacchato damaḥ//

अथ सिपण्डपत्नीतनयागामिनो विश्वसितस्त्रीगामिनश्च दण्डमाह सिपण्डेत्यादिना । सिपण्डानां दारांस्तनयाश्च विश्वासिनामिप स्त्रयं गच्छतो जनस्य सर्वस्वहरणं सर्वधनादानं केशवपनं केशमुण्डनं च दमो भवेत् ।

The punishment of the man who goes with the wife or daughter of a Sapinda,<sup>2</sup> or with the wife of a man who has trusted him, is to be deprived of all his property and to have his head shaved.

<sup>1.</sup> Linga-ccheda=Cutting off the genitals.

<sup>2.</sup> Kinsman.

# स्त्रीभिरेताभिरज्ञानाद् भवेत् परिणयो यदि। ब्राह्मेण वापि शैवेन ज्ञात्वा तास्तत्क्षणं त्यजेत्।। ३६।।

strībhiretābhirajñānād bhavet pariṇayo yadi/ brāhmeṇa vāpi śaivena jñātvā tāstatkṣaṇaṁ tyajet//

अथाज्ञानतो वेदोक्तशिवोक्तविधिभ्यां सिपण्डादितनयादिभिर्जातिववाहस्य यद्विधेयं तदाह स्त्रीभिरित्यादिना। एताभि: सिपण्डादितनयादिभि: स्त्रीभिर्ज्ञाह्मेण वेदोक्तविधिना शैवेन शिवोक्तविधिना वा यद्यज्ञानात् परिणयो विवाहो भवेत् तदा ज्ञात्वा ताः स्त्रीस्तत्क्षणमेव त्यजेत्।

If through mistake (by ignorance) one should happen to marry any of these,<sup>1</sup> either in Brāhma or Śaiva form, then she should be left at once.

## सवर्णदारान् यो गच्छेत् अनुलोमपरिस्त्रयम्। दमस्तस्य धनादानं मासैकं कणभोजनम्।। ३७।।

savarṇadārān yo gacchet anulomaparastriyam/ damastasya dhanādānam māsaikam kaṇabhojanam//

ननु सवर्णदारान् सवर्णान्तरवर्णदारांश्च गच्छतः कथं विशुद्धिस्तत्राह सवर्णेत्यादिना। यः पुमान् सवर्णदारान् गच्छेत् तथाऽनुलोमपरित्रयं च यो गच्छेत्। यथा ब्राह्मणः क्षत्रियां क्षत्रियो वैश्यामेवम्। तस्य धनादानं मासैकं कणभोजनं च दमो ज्ञेयः।

A man who goes with the wife of another man of the same caste as himself, or of a caste inferior to his own, should be punished by the imposition of a fine and by being kept on a diet of grains<sup>2</sup> for one month.

## राजन्यवैश्यशूद्राणां सामान्यानां वरानने। ब्राह्मणीं गच्छतां ज्ञानाल्लिङ्गच्छेदो दमः स्मृतः।। ३८।।

rājanyavaiśyaśūdrāṇāṁ sāmānyānāṁ varānane/ brāhmaṇīṁ gacchatāṁ jñānālliṅgacchedo damaḥ smṛtaḥ//

अथ ज्ञानपूर्वकब्राह्मणीगमने क्षित्रयादीनां सकामायास्तस्याश्च दण्डमाह राजन्ये-त्यादिना। वरानने श्रेष्ठवदने ज्ञानाद्ब्राह्मणीं गच्छतां राजन्यवैश्यशूद्राणां सामान्याना-मन्त्यजानां च लिङ्गच्छेदो दमो दण्डः स्मृतः।

<sup>1.</sup> i.e., one of the prohibited degree.

<sup>2.</sup> Kaṇa=grains, broken rice, etc.

#### ब्राह्मणीं विकृतां कृत्वा देशान्निर्यापयेन्नृप:। वीरस्त्रीगामिनां तासामेवमेव दमो विधि:।। ३९।।

brāhmaṇīm vikṛtām kṛtvā deśānniryāpayennṛpaḥ/ vīrastrīgāminām tāsāmevameva damo vidhiḥ//

सकामां ब्राह्मणीमिप विकृतां एकाङ्गहीनां कृत्वा नृपो देशान्निर्यापयेन्निःसारयेत्। अथ वीरित्रयो गच्छतां तासां च दण्डमाह वीरेति। वीरस्त्रीगामिनां सकामानां तासां चैवमेव पूर्ववदेव दमो विधिर्विधातव्य इत्यर्थः। विधिरिति वि-पूर्वकाद्धाञः उपसर्गे धोः किरिति कर्मणि किः।

If a Kṣatriya, Vaiśya, Śūdra, or Sāmānya, O Thou of Beauteous Face! goes with a Brāhmaṇa woman knowing her to be such, then his punishment is castration, and the Brāhmaṇa woman should be disfigured and banished from his kingdom by the King. For such as go with the wives of Vīras, and, for such wives, the punishment should be the same.

## दुरात्मा यस्तु रमते प्रतिलोमपरस्त्रिया। दण्डस्तस्य धनादानं त्रिमासं कणभोजनम्।। ४०।।

durātmā yastu ramate pratilomaparastriyā/ daṇḍastasya dhanādānani trimāsani kaṇabhojanam//

अथ सवर्णोत्तमवर्णस्त्रीगामिनां पुंसां तस्याश्च सकामाया दण्डमाह दुरात्मेत्यादिना। यो दुरात्मा दुष्टिचित्तो दुर्बुद्धिर्दुस्वभावो वा प्रतिलोमपरिस्त्रया सह रमते। यथा शूद्रो वैश्ययेत्यवेम्। तस्य पुंसो धनादानं त्रिमासं कणभोजनं च दण्डो भवति।

The wicked man who enjoys the wife of one of a higher caste should be heavily fined, and kept on a deit of grains for three months.

# सकामायाः स्त्रियाश्चापि दण्डस्तद्वद्विधीयते। बलात्कारगता भार्या त्याज्या पाल्या भवेत् शिवे।। ४१।।

sakāmāyāḥ striyāścāpi daṇḍastadvadvidhīyate/ balātkāragatā bhāryā tyājyā pālyā bhavet śive//

सकामायाः स्त्रियाश्च तद्वत् पूर्ववद्ण्डो विधीयते। अथ बलात्कारेण परपुरुषरिमताया अबलायास्त्यागः पालनं च पुंसा विधेयमित्याह बलादित्यादिना। हे शिवे बलात्कारेण परपुंसा गता या भार्या सा त्याज्या ग्रासादिभिः सा पाल्या च भवेत्। And if the woman is a wilful party, she should be similarly punished. If the wife is the victim of a rape, then she should be separated from but maintained by, her husband.

# ब्राह्मी भार्याऽथवा शैवी कामतो वाप्यकामतः। सर्वथा हि परित्याज्या स्याच्चेत् परगता सकृत्।। ४२।।

brāhmī bhāryā'thavā śaivī kāmato vāpyakāmataḥ/sarvathā hi parityājyā syāccet paragatā sakṛt//

अथ कामाकामाभ्यां परगतयोर्ब्राह्मीशैव्योर्भार्ययोस्त्याग एवोचित इत्याह ब्राह्मीत्यादिना। ब्राह्मी वेदोक्तविधिना परिणीता अथवा शैवी शिवोक्तविधानेन परिणीता भार्या सकृदेकवारमपि परगता चेत्तदा सर्वथा सर्वप्रकारेण परित्याज्या स्यात्।

A wife, whether married according to Brāhma or Śaiva form, should in all cases be renounced if she has gone with another man even if it be only once, and then whether of her own desire or against it.

## गच्छतां वारनारीषु गदादिपशुयोनिषु। शुद्धिर्भवति देवेशि त्रिरात्रं कणभोजनात्।। ४३।।

gacchatām vāranārīṣu gavādipaśuyoniṣu/ śuddhirbhavati deveśi trirātram kaṇabhojanāt//

अथ वेश्यागामिनां पशुयोनिगामिनां च प्रायश्चित्तमाह गच्छतामित्यादिना। हे देवेशि वारनारीषु वेश्यासु तथा गवादिपशुयोनिषु गच्छतां जनानां त्रिरात्रं कणभोजनाच्छुद्धिर्भवति।

Those who have intercourse with public women, or with cows or other animals, should, O Deveśī! be purified by being kept on a diet of grains for three nights.

# गच्छतां कामतः पुंसः स्त्रियाः पायुं दुरात्मनाम्। वध एव विधातव्यो भूभृता शम्भुशासनात्।। ४४।।

gacchatām kāmataḥ pumsaḥ striyāḥ pāyum durātmanām/ vadha eva vidhātavyo bhūbhṛtā śambhuśāsanāt//

अथ स्त्रीपुंसयो: पायुं गच्छतां प्रायश्चित्तमाह गच्छतामित्यादिना। पुंस: पुरुषस्य स्त्रियाश्च पायुं गुदं कामतो गच्छतां दुरात्मनां भूभृता राज्ञा शम्भुशासनाद्वध एव विधातव्य:।

The punishment of those wicked men who have unnatural

intercourse<sup>1</sup> with a woman is death; this is the injunction of Sambhu.

#### बलात्कारेण यो गच्छेदपि चाण्डालयोषितम्। वधस्तस्य विधातव्यो न क्षन्तव्यः कदापि सः।। ४५।।

balātkāreņa yo gacchedapi cāṇḍālayoṣitam/ vadhastasya vidhātavyo na kṣantavyaḥ kadāpi saḥ//

बलात्कारेण परस्त्रीगामिनामपि वध एव दण्ड इत्याह बलादित्यादिना। बलात्कारेण चाण्डालयोषितमपि यो गच्छेत्तस्यापि वधो विधातव्य:। कदापि स न क्षन्तव्य:। अपि शब्देन ब्राह्मण्यादिगामिनां तु सुतरामेव वधो विधातव्य इति ध्वनितम्।

A man who ravishes a woman, even if she be the wife of a Caṇḍāla should be punished by death, and should never be pardoned.

#### परिणीतास्तु या नार्यो ब्राह्मैर्वा शैववर्त्मभिः। ता एव दारा विज्ञेया अन्याः सर्वाः परिस्त्रयः।। ४६।।

pariņītāstu yā nāryo brāhmairvā śaivavartmabhiḥ/tā eva dārā vijñeyā anyāḥ sarvāḥ parastriyaḥ//

अथोक्तवक्ष्यमाणेषु तत्तच्छ्लोकेष्वाकाङ्क्षितत्वात् स्वस्त्रीः परस्त्रीश्च निरूपयित परिणीता इत्यादिना। ब्राह्मैर्वेदोक्तवर्त्मभिः शिवोक्तवर्त्मभिर्वा यास्तु नार्यः परिणीता उद्घाहितास्ता एव दाराः स्वस्त्रियो विज्ञेया अन्यास्तिद्धन्नाः सर्वाः परित्रियो विज्ञेयाः।

A man should consider as wife only that woman who has been married to him according to Brāhma or Śaiva form. All other women are the wives of others<sup>2</sup>.

#### कामात् परस्त्रियं पश्यन् रहः सम्भाषयन् स्पृशन्। परिष्वज्योपवासेन विश्ध्येद् द्विगुणक्रमात्।। ४७।।

kāmāt parstraiyam paśyan rahaḥ sambhāṣayan spṛśan/ pariṣvajyopavāsena viśudhyed dviguṇakramāt//

अथ कामतः परस्त्रीदर्शनादिकं कुर्वतः प्रायश्चित्तमाह कामादित्यादिना। कामात् परिस्त्रयं पश्यन् तथा रह एकान्ते सम्भाषयन् तया सहाऽऽलापं कुर्वन् तथा स्पृशंश्च परिप्वज्य तामालिङ्गच च द्विगुणक्रमादुपवासेन जनो विशुध्येत्। यथा कामतः परस्त्रीदर्शने

<sup>1.</sup> Pāyum gacchatām.

<sup>2.</sup> Para-strī.

एकोपवासेन सम्भाषणे उपवासद्वयेन स्पर्शने उपवासचतुष्टयेन आलिङ्गने अष्टिभस्तै: शुद्धि:।

A man who with lust looks at another man's wife should fast for a day to purity himself. He who has converse with her is a scret place should fast for two days. He who touches her should fast for four days; and he who embraces her should fast for eight days to purity himself.

## कुर्वत्येवं सकामा या परपुंसा कुलाङ्गना। उक्तोपवासविधिना स्वात्मानं परिशोधयेत्।। ४८।।

kurvatyevam sakāmā yā parapumsā kulānganā/ uktopavāsvidhinā svātmānam parisodhayet//

अथ सह परपुंसा सम्भाषणादिकं कुर्वत्याः सकामायाः स्त्रिया अपि तदेव प्रायश्चित्तमित्याह कुर्वतीत्यादिना। या कुलाङ्गना कुलपालिका स्त्री सकामा सती परपुंसा सह एवं सम्भाषणादिकं कुर्वती वभूव सा पूर्वोक्तोपवासविधिना आत्मानं परिशोधयेत्।

And the woman who with a lustful mind behaves in the same manner should purity herself by following the same rules of fasting.

# बुवन्निन्द्यं वचः स्त्रीषु पश्यन् गुह्यं परिस्त्रयाः। हसन् गुरुतरं मर्त्यः शुध्येद् द्विरुपवासतः।। ४९।।

bruvannindyanı vacalı strīşu paśyan guhyanı parastriyālı/hasan gurutaranı martyalı śudhyed dvirupavāsatalı//

ननु स्त्रीषु दुर्वचो वदतः परस्त्रीगुह्यं पश्यतो गुरुतरान् हसतश्च कथं शुद्धिस्तत्राह बुवन्नित्यादिना। स्त्रीषु निन्द्यमव्यक्तं वचो बुवन् तथा परिस्त्रया गुह्यं गोप्यप्रदेशं पश्यन् तया गुरुतरं हसन्मर्त्यो द्विरुपवासतः शुध्येत्।

The man who uses offensive language towards a woman, who sees the private parts of a woman who is the wife of another<sup>3</sup> and laughs mockingly at her, should fast for two days to purity himself.

<sup>1.</sup> Sambhāṣya, lewd talk, etc.

Parișvajya.

<sup>3.</sup> Para-strī.

#### दर्शयन्नग्नमात्मानं कुर्वन्नग्नं तथा परम्। त्रिरात्रमशनं त्यक्त्वा शुद्धो भवति मानवः।।५०।।

darśayannagnamātmānam kurvannagnam tathā param/trirātramaśanam tyaktvā śuddho bhavati mānavaḥ//

नन्वात्मानं नग्नं दर्शयतः परञ्च कुर्वतः कथं शुद्धिस्तत्राह दर्शयन्नित्यादिना। आत्मानं नग्नं दर्शयन् तथा परं नग्नं कुर्वन्मानवो द्विरात्रमशनं भोजनं त्यक्तवा शुद्धो भवति। ''आत्मा देहमनोब्रह्यस्वभावधृतिबुद्धिष्व''ति कोषः।

A man who shows his naked body to another, or who makes another person naked, should cease eating for three days to purify himself.

> पत्न्याः पराभिगमनं प्रमाणयति चेत् पतिः। नृपस्तदा तां तज्जारं शास्यात् शास्त्रानुसारतः।। ५१।।

patnyāḥ parābhigamanam pramāṇayati cet patiḥ/ nṛpastadā tām tajjāram śāsyāt śāstrānusārataḥ//

अथ स्वपतिप्रमाणितान्यपुरुषगमनायाः स्त्रियाः तज्जारस्य च दण्डमाह पत्या इत्यादिना। पतिश्चेद्यदि पत्न्याः पराभिगमनं प्रमाणयति तदा नृपस्तां तस्या जारं च शास्त्रानुसारतः पूर्वोक्तविधानतः शास्यात्।

If the husband proves that his wife has had intercourse with another, then the King should punish her and her paramour according to the injunction laid down.

## प्रमाणे यद्यशक्तः स्यात् दियतोपपतेः पितः। त्यक्त्वा तां पोषयेद् ग्रासैस्तिष्ठेच्चेत् पितशासने।। ५२।।

pramāņe yadyaśaktaḥ syāt dayitopapateḥ patiḥ/tyaktvā tām poṣayed grāsaistiṣṭheccet patiśāsane//

अथोपपितप्रमाणाशक्तपितकायाः शङ्कितव्यभिचारायाः स्त्रियास्त्यागपोषणे विधातव्ये इत्याह प्रमाणेत्यादिना। दियतोपपतेः पत्या जारस्य प्रमाणे यदि पितरशक्तः स्यात्तिहिं तां दियतां त्यक्त्वा चेद् यदि पितशासने तिष्ठेत् भर्तुराज्ञां न लङ्घेत तदा ग्रासैः कवलैः पोषयेत्।

If the husband (has good cause to believe and yet) is unable to prove the faithlessness of his wife, then he should separate from her, but he should maintain her if she remains under his control.

# रममाणामुपपतौ पश्यन् पत्नीं पतिस्तदा। निघ्नन् वनितया जारं वधार्ही नैव भूभृत:।।५३।।

ramamāṇāmupapatau paśyan patnīni patistadā/ nighnan vanitayā jāram vadhārho naiva bhūbhṛtaḥ//

ननु सहोपपितना रममाणां पत्नीमवलोक्य सजारां तां घ्नतस्तद्भर्तुर्वधार्हत्वं स्यान्न वेति सन्दिहानां गिरिजां प्रति ब्रूते रममाणामित्यादिना। पितर्भर्ता यदोपपतौ रममाणां पत्नीं पश्यन्नासीत्तदा विनतया सह जारं निघ्नन् पितर्भूभृतो राज्ञो वधार्हो नैव भवेत्। तदा निघ्नन्नित्यनेनाऽन्यकाले निघ्नतो बधार्हत्वं स्यादेवेति ध्वनितम्।

If the husband, on seeing his wife enjoying with her paramour, kills her with her paramour, then the King should not punish him with death.

# भर्त्तुर्निवारणं यत्र गमने येन भाषणे। प्रयाणाद्भाषणात्तत्र त्यागार्हा स्यात् कुलाङ्गना।। ५४।।

bhartturnivāraṇam yatra gamane yena bhāṣaṇe/ prayāṇādbhāṣaṇāttatra tyāgārhā syāt kulāṅganā//

अथ भर्त्तनिषिद्धस्थाने गच्छन्त्यास्तिनिषिद्धमन्यपुरुषेण सह भाषणं च कुर्वत्याः स्त्रियास्त्यसागार्हत्वं विदधाति भर्तुरित्यादिना। यत्र स्थाने गमने येन पुंसा सह भागो च भर्तिनिवारणं जातं तत्र प्रयाणाद्भाषणाच्च कुलाङ्गनापि त्यागार्हा स्यात्।

If the husband prohibits the wife to go to any place or to talk with anyone, then the wife should neither go to that place nor talk with that person.

# मृते पत्यौ स्वधर्मेण पतिबन्धुवशे स्थिता। अभावे पितृबन्धूनां तिष्ठन्ती दायमहीति।।५५।।

mṛte patyau svadharmeṇa patibandhuvaśe sthitā/abhāve pitṛbandhūnāṁ tiṣṭhantī dāyamarhati//

अथ प्रसङ्गात् पतिबान्धवादिवशे स्वधर्मेण तिष्ठन्त्या मृतपतिकाया दायभाक्त्वमाह मृत इत्यादिना। पत्यौ मृते सित पतिबन्धुवशे स्वधर्मेण स्थिता पतिबन्धूनामभावे पितृबन्धूना वशे तिष्ठन्ती सती स्त्री दायमर्हति।

If, on the death of the husband, the widow lives with the relatives of the husband under their control, following the

customs<sup>1</sup> of a widow's life, or in their absence she lives with the relatives of her father, then she is entitled to inherit her husband's property.

## द्विर्भोजनं परान्नं च मैथुनामिषभूषणम्। पर्यङ्गं रक्तवासश्च विधवा परिवर्जयेत्।। ५६।।

dvirbhojanam parānnam ca maithunāmiṣabhūṣaṇam/ paryaṅgam raktavāsaśca vidhavā parivarjayet//

अनन्तरोक्तश्लोके विधवा धर्माणामाकाङ्क्षितत्वात्तान्निरूपयित द्विर्भोजनिमत्यादि-श्लोकद्वयेन। विधवा स्त्री द्विर्भोजनं परस्यान्नं मैथुनं रितम् आमिषं मांसादिकं भूषणमलङ्कारं पर्यङ्कं खट्वां रक्तवासो रक्तं वस्त्रं च परिवर्जयेत्।

The widow should not eat twice a day, nor should sheeat food cooked by one who is not her husband's Agnate; she should renounce sexual enjoyment, animal food, jewels, sleeping on soft beds,<sup>2</sup> and coloured clothes<sup>3</sup>.

### नाङ्गमुद्वर्त्तयेद्वासैर्ग्राम्यालापमि त्यजेत्। देवव्रता नयेत् कालं वैधव्यं धर्ममाश्रिता।। ५७।।

nāṅgamudvarttayedvāsairgrāmyālāpamapi tyajet/devavratā nayet kālaṁ vaidhavyaṁ dharmamāśritā//

नाङ्गिमिति। वैधव्यं धर्ममाश्रिता विधवा वासै: पिष्टैर्घृष्टैर्वा सुगन्धिद्रव्यै: अङ्गं नोद्वर्तयेत् नोत्सादयेत्। वास्यते यैस्ते वासाः करणेऽच्। ग्राम्यमालापमिप त्यजेत्। ननु ग्राम्यालापाभावे कथं कालं क्षिपेत्तत्राह देवेत्यादिना। देवव्रता सती कालं नयेत् स्वेष्टनामादिकीर्तनादिना कालं क्षिपेदित्यर्थः।

The widow faithful to her Dharma should not anoint herself with fragrant ointment, she should avoid village gossip,<sup>4</sup> and should spend her time in the worship of the Devatās and in the performance of Vratas<sup>45</sup>.

न विद्यते पिता यस्य शिशोर्माता पितामहः। नियतं पालने तस्य मातृबन्धुः प्रशस्यते।। ५८।।

<sup>1.</sup> See post.

<sup>2.</sup> Paryanka—that is, with mattressed (gadi) and the like.

<sup>3.</sup> Rakta—literally, red. The widow should dress in white.

<sup>4.</sup> Grāmyālāpa, i.e., vulgar and obscene talk.

<sup>5.</sup> Vows.

na vidyate pitā yasya śiśormātā pitāmahaḥ/ niyatam pālane tasya mātṛbandhuḥ praśasyate//

ननु मृतमातापितृपितामहस्य शिशोः पालने पितृबन्धुमातृबन्ध्वोर्मध्ये कतरस्य प्राशस्त्यमिति पृच्छन्तीं देवीं प्रत्याह न विद्यत इत्यादिना। यस्य शिशोः पिता माता पितामहश्च न विद्यते तस्य पालने नियतं निश्चितं मातृबन्धुः प्रशस्यते।

In the case of the boy who has neither father, mother, nor paternal grandfather, the mother's relatives<sup>1</sup> are the best guardians.

### मातुर्माता पिता भ्राता मातुर्भातुः सुतास्तथा। मातुः पितुः सोदराश्च विज्ञेयाः मातृबान्धवाः।। ५९।।

māturmātā pitā bhrātā māturbhrātuli sutāstathā/ mātuli pituli sodarāśca vijñeyāli mātrbāndhavāli//

ननु के ते मातृबन्ध्वादय इत्याह मातुरित्यादिना। मातुर्माता मातामही मातुः पिता मातामहः मातुर्भाता मातुलः तथा मातुर्भातुः सुताः मातुलपुत्राः मातुः पितुर्मातामहस्य सोदराश्च मातृबान्धवा विज्ञेयाः।

The mother's mother, mother's father, mother's brother, mother's brother's son, mother's father's brother, these are the relatives on the mother's side.

पितुर्माता पिता भ्राता पितुर्भातुः स्वसुः सुताः। पितुः पितुः सोदराश्च विज्ञेयाः पितुबान्धवाः।। ६०।।

piturmātā pitā bhrātā piturbhrātuḥ svasuḥ sutāḥ/ pituḥ pituḥ sodarāśca vijñeyāḥ pitrbāndhavāḥ//

अथ पितृबान्धवानाह पितुरित्यादिना। पितुर्माता पितामही पितुःपिता पितामहः पितुर्भाता पितृवयः पितुर्भातुः सोरस्य सुताः पितुःस्वसुर्भगिन्याश्च सुताः पितुःपितुः पितामहस्य सोदराश्च पितृबान्धवा विज्ञेयाः।

Father's mother, father, brother, father's brother's and sister's sons, father's father's brother, are known as paternal relatives<sup>2</sup>.

Mätṛ-bāndhavas.

<sup>2.</sup> Pitṛ-bāndhavas.

### पत्युर्माता पिता भ्राता पत्युर्भातुः स्वसुः सुताः। पत्यु पितुः सोदराश्च विज्ञेयाः पतिबान्धवाः।। ६१।।

patyurmātā pitā bhrātā patyurbhrātuḥ svasuḥ sutāḥ/ patyu pituḥ sodarāśca vijñeyāḥ patibāndhavāḥ//

अथ पतिबान्धवानाह पत्युरित्यादिना। पत्युर्माता श्वश्रू: पत्यु: पिता श्वशुर: पत्युर्श्राता सोदर: पत्युर्श्रातु: सुता: पुत्रा: पत्यु:स्वसुर्भिगन्याश्च सुता: पत्यु:पितु: श्वशुरस्य सोदराश्च पतिबान्धवा विज्ञेया:।

The husband's mother, father, brother, the husband's brother's and sister's sons, and the husband's father's brothers, all these are known as the relatives of the husband<sup>1</sup>.

पित्रे मात्रे पितुः पित्रे पितामहौ तथा स्त्रियै।
अयोग्यसूनवे पुत्रहीनमातामहाय च।।६२।।
मातामहौ दिरद्रिभ्य एभ्यो वासस्तथाऽशनम्।
दापयेन्नपतिः पुंसा यथाविभवमम्बिके।।६३।।

pitre mātre pituḥ pitre pitāmahyai tathā striyai/ayogyasūnave putrahīnamātāmahāya ca//mātāmahyai daridrebhya ebhyo vāsastathā'śanam/dāpayennṛpatiḥ puṃsā yathāvibhavamambike//

अथ दिरिद्रेभ्यः पित्रादिभ्यो भोजनादिकं पुरुषेण नरपितर्दापयोदित्याह पित्रे इत्यादिद्वयेन। हे अम्बिकं जगज्जनिन पित्रे तथा मात्रे तथा पितुःपित्रे पितामहाय पितामहौ च तथा अयोग्यसूनवे अयोग्यपुत्रायै स्त्रियै पुत्रहीनमातामहाय च तादृश्यै मातामहौ च दिरिद्रेभ्य एभ्यः पित्रादिभ्यो यथाविभवं विभवमनितक्रम्य वासो वस्त्रं तथाऽशनं भोज्यं नृपितः पुंसा दापयेत्।

Ambikā! the King should compel a man, according to his means, to give food and clothes to his father, mother, father's father, father's mother, the wife whose son cannot support her, and to the maternal grandfather and grandmother, who are poor and have no son.

दुर्वाच्यं कथयन् पत्नीमेकाहमशनं त्यजेत्। त्र्यहं सन्ताडयन् रक्तं पातयन् सप्त वासरान्।। ६४।।

<sup>1.</sup> Pati-bāndhavas.

durvācyani kathayan patnīmekāhamaśanani tyajet/ tryahani santāḍayan raktani pātayan sapta vāsarān//

अथ पत्यै दुर्वाच्यं कथयतस्तां ताडयतस्तस्या रक्तं च पातयतः क्रमतः प्रायश्चित्तमाह दुर्वाच्यमित्यादिना। पत्नीं प्रति दुर्वाच्यमवक्तव्यं वचः कथयन् जन एकाहमशनं भोजनं त्यजेत् तां सन्ताडयंस्त्रचहमशनं त्यजेत्। तस्या रक्तं पातयन् सप्त वासरानशनं त्यजेत्।

If a man speaks rudely<sup>1</sup> to his wife he must fast for a day, if he beats her he must go without food for three days, and if he causes her bloodshed then he must fast for seven days.

### क्रोधाद्वा मोहतो भार्यां मातरं भगिनीं सुताम्। वदन्तुपोष्य सप्ताहं विशुध्येच्छिवशासनात्।। ६५।।

krodhādvā mohato bhāryām mātaram bhaginīm sutām/vadannupoṣya saptāham viśudhyecchivaśāsanāt//

अथ क्रोधादितः स्वभार्यायां मातृत्वादि वदतः प्रायश्चित्तमाह क्रोधादित्यादिना। क्रोधादमर्षान्मोहतोऽविवेकाद्वा भार्यां मातरं भगिनीं सुतां पुत्रीं वा वदन् पुमान् शिवशासनात् सप्ताहमुपोष्य विशुध्येत्।

If a man in his anger or folly calls 2 his wife his mother, his sister, or daughter, then he should purify himself by fasting seven days.

### शण्ढेनोद्वाहिता कन्यां कालातीतेऽपि पार्थिवः। जानन्तुद्वाहयेत् भूयो विधिरेषः शिवोदितः।। ६६।।

śaṇḍhenodvāhitā kanyām kālātīte'pi pārthivaḥ/jānannudvāhayet bhūyo vidhireṣaḥ śivoditaḥ//

नपुंसकपरिणीताया नार्याः पुनरुद्वाहो राज्ञा विधापयितव्य इत्याह शण्ढेनेत्यादिना। कालेऽतीतेऽपि जानन् पार्थिवो भूपः शण्ढेन नपुंसकेनोद्वाहितां कन्यां भूयः पुनरुद्वाहयेत्। ननु वेदाद्यसम्मतत्वान्नेदं मान्यं तत आह विधिरिति। एषः शिवोदितः शिवभाषितो विधिः। शण्ड इति शमेर्ढ इति ढः।

If a girl be married to an impotent man, then the King should cause her to be married again, even if the fact is discovered after the lapse of some time. This is Śiva's injunction.

Durvācyam kathayan.

<sup>2.</sup> *i.e.*, if a man says to his wife, "You are my mother," meaning that she was not his wife.

## परिणीता न रिमता कन्यका विधवा भवेत्। साप्युद्वाह्या पुनः पित्रा शैवधर्मेष्वयं विधिः।।६७।।

pariṇītā na ramitā kanyakā vidhavā bhavet/ sāpyudvāhyā punaḥ pitrā śaivadharmeṣvayaṁ vidhiḥ//

अथ पत्यरिमताया मृतभर्तृकायाः कन्यायाः पुनरुद्वाहः पित्रा कार्य इत्याह परिणीतेत्यादिना। या परिणीता विवाहिता कन्या भर्त्रा न रिमता सती विधवा भवेत् सा परिणीतापि कन्या पित्रा पुनरुद्वाह्या भवेत्। अत्र प्रमाणं दर्शयित शैवेति। विधिरयं शैवधर्मेषु निरूपितः।

If a girl becomes a widow before consummation of marriage, she also ought to be remarried by her father. This also is the command of Siva.

### उद्घाहाद् द्वादशे पक्षे पत्यन्तात् गतहायने। प्रसूते तनयं योग्यं न सा पत्नी न सः सुतः।। ६८।।

udvāhād dvādaśe pakṣe patyantāt gatahāyane/ prasūte tanayam yogyam na sā patnī na saḥ sutaḥ//

अथोद्वाहात् षष्ठे मासि प्रसूतपुष्टतनयाया भर्तृमरणात् वर्षे याते प्रसूततनयायाश्च स्त्रियास्तत्पत्नीत्वं बालस्य तत्सुतत्वञ्च व्यावर्त्तयित उद्वाहादित्यादिना। उद्वाहाद् द्वादशे पक्षे षष्ठे मासि योग्यं पुष्टं यं तनयं या प्रसूते उत्पादयित पत्यन्तात् गतहायने पितमरणात् याते वर्षे यं तनयं या प्रसूते सा पत्नी न स्यात् स च सुतो न स्यात्। तां पुंश्चलीन्तं च जारजातं विदित्वा तयोस्त्यागं कुर्यादिति भावः।

The woman who is delivered of a child within six months of her marriage, or after the lapse of a year following her husband's death, is not a wife, nor is the child legitimate.

## आगर्भात् पञ्चमासान्तर्गर्भं या स्त्रावयेद्धिया। तदुपायकृतं ताञ्च यातयेत्तीव्रताडनैः।। ६९।।

āgarbhāt pañcamāsāntargarbham yā srāvayeddhiyā/ tadupāyakṛtam tāñca yātayettīvratāḍanaiļ://

अथ गर्भाशयमारभ्य पञ्चमासाभ्यन्तर एव गर्भ स्रावयन्त्याः स्त्रियास्तदुपायकर्तुश्च दण्डमाह आगर्भादित्यादिना। आगर्भाद्गर्भमारभ्य पञ्चमासान्तः पञ्चमासाभ्यन्तरे गर्भ धिया बुद्ध्या या स्नावयेत्ताम् तदुपायकृतं गर्भस्रावोपायकर्तारं च तीव्रताडनैर्भूपो यातयेत् पीडयेत्।

The woman who causes a miscarriage before the completion of the fifth month, as well as the person who helps her thereto, should be heavily punished.

### पञ्चमात् परतो मासात् या स्त्री भ्रूणं प्रपातयेत्। तत्प्रयोक्तुश्च तस्याश्च पातकं स्याद्बधोद्भवम्।। ७०।।

pañcamāt parato māsāt yā strī bhrūṇani prapātayet/ tatprayoktuśca tasyāśca pātakani syādbadhodbhavam//

अथ पञ्चममासादूर्ध्वं गर्भं स्नावयन्त्याः स्त्रियास्तत्प्रयोक्तुश्च नृवधजन्यं पातकमाह पञ्चमादित्यादिना । पञ्चमान्मासात् परतो या स्त्री भ्रूणं गर्भं प्रपातयेत् तस्यास्तत्प्रयोक्तुर्जनस्य च वधोद्भवं मनुष्यवधजन्यं पातकं स्यात् ।

The woman who after the fifth month destroys the child in her womb, and the person who helps her thereto, are guilty of killing a human being.

### यो हन्ति ज्ञानतो मर्त्यं मानवः क्रूरचेष्टितः। वधस्तस्य विधातव्यः सर्वथा धरणीभृता।। ७१।।

yo hanti jäänato martyani mänavali krūracestitali/vadhastasya vidhātavyali sarvathā dharanībhṛtā//

ततश्च कथं विमुक्तिः स्यादिति पृच्छन्तीं पार्वतीं प्रत्याह य इत्यादिना। यः क्रूरचेष्टितो मानवो ज्ञानतो मर्त्यं मनुष्यं हन्ति तस्य सर्वथा सर्वप्रकारेण धरणीभृता राज्ञा वधो विधातव्यः। तत एव तस्य शुद्धिर्नान्यथेति भावः।

The cruel man who wilfully kills another man should always be sentenced to death by the King.

## प्रमादाद् भ्रमतोऽज्ञानात् घ्नन्तन्नरमरिन्दमः। द्रविणादानतस्तीव्रताडनैस्तं विशोधयेत्।। ७२।।

pramādād bhramato' jñānāt ghnantannaramarindamaḥ/draviṇādānatastīvratāḍanaistaṁ viśodhayet//

अथ प्रमादादिभिर्मानवं मारयतो विशुद्धिं दर्शयति प्रमादादित्यादिना। प्रमादादनवधानतया भ्रमतोऽज्ञानाद्वा यो नरं हन्ति तं घ्नन्तं जनमरिन्दमो विपक्षदमनकर्त्ता राजा द्रविणादानतो द्रव्यहरणतस्तीव्रताडनैश्च विशोधयेत्।

The King should correct the man who kills another man

through negligence,<sup>1</sup> or mistake,<sup>2</sup> or by ignorance, either by taking his property <sup>3</sup> from him or by giving him a severe beating<sup>4</sup>.

स्वतो वा परतो वापि वधोपायं प्रकुर्वतः। अज्ञानवधिनां दण्डो विहितस्तस्य पापिनः।। ७३।।

svato vā parato vāpi vadhopāyani prakurvataļ/ ajñānavadhināni daṇḍo vihitastasya pāpinali//

अथ स्वतः परतो वा नरवधोपायं कुर्वतो दण्डमाह स्वत इत्यादिना। स्वतः परतो वा यो वधोपायं करोति तस्य वधोपायं प्रकुर्वतः पापिनः अज्ञानविधनामज्ञानतो नरहन्तृणां व्यो दण्डः स विहितः।

The man who tries to compass his own death, whether by himself or by the aid of another, should be awarded the same punishment as the man who kills another through ignorance.

> मिथः संग्रामयोद्धारमाततायिनमागतम्। निहत्य परमेशानि न पापार्हो भवेन्नरः।। ७४।।

mithalı samgrāmayoddhāramātatāyinamāgatam/ nihatya parameśāni na pāpārho bhavennaralı//

ननु संग्रामहतयोद्धृकस्य निहतागताततायिनश्च वधार्हत्वं स्यान्न वेत्याशङ्कायामाह मिथ इत्यादिना। हे परमेशानि मिथ: परस्परं संग्रामे योद्धारं निहत्य तथाऽऽगतमाततायिनं च निहत्य नर: पापार्ह: पापभाक् न भवेत्। आततायिनो यथा–

> अग्निदो गरदश्चेव शस्त्रपाणिर्धनापहः। क्षेत्रदारापहारी च षडेते आततायिनः। इति।

The man who kills another in a duel, or kills an enemy who attempts to kill him, is not guilty of any offence.

अङ्गच्छेदे विधातव्यं भूभृताऽङ्गनिकृन्तनम्। प्रहारे च प्रहरणं नृषु पापं चिकीर्षुषु।। ७५।।

angacchede vidhātavyan bhūbhṛtā'nganikṛntanam/ prahāre ca praharaṇam nṛṣu pāpam cikīrṣuṣu//

<sup>1.</sup> Pramāda.

<sup>2.</sup> Bhrama.

<sup>3.</sup> Draviṇādānataḥ, i.e., by imposing a fine on the offender.

<sup>4.</sup> Tīvra-tāḍana.

अथाङ्गच्छेदादिकं कुर्वतो दण्डमाह अङ्गेत्यादिना। पापं चिकीर्षुषु कर्त्तुमिच्छुषु नृषु भूभृता भूपेनाऽङ्गच्छेदे सत्यङ्गनिकृन्तनमङ्गच्छेदनं प्रहारे च प्रहरणं विधातव्यम्।

The King should punish the man who has maimed another by maiming him, and the man who has beaten another by having him beaten.

# विप्रान् गुरूनवगुरेत् प्रहरेद् यो दुरासदः। धनादानाद्धस्तदाहात् क्रमतस्तं विशोधयेत्।। ७६।।

viprān gurūnavaguret prahared yo durāsadalı/ dhanādānāddhastadāhāt kramatastanı viśodhayet//

अथ ब्राह्मणगुरुहननार्थं दण्डादिकमुद्यच्छतस्तान् प्रहरतश्च क्रमतः प्रायश्चित्तमाह विप्रानित्यादिना। यो दुरासदो दुष्टो जनो विप्रान् गुरूंश्च हन्तुमिति शेषः। अवगुरेत् दण्डादिकमुत्क्षिपेत् तान् प्रहरेद्वा तं क्रमतो धनादानात् हस्तदाहाद्राजा विशोधयेत्।

The wicked man who flings any missile, or lifts his hand to strike a Vipra, 1 or one who should be honoured, or who strikes either of them, should be punished by a pecuniary fine for the first offence, and by the burning of his hand for a second offence.

# शस्त्रादिक्षतकायस्य षण्मासात् परतो मृतौ। प्रहर्त्ता दण्डनीयः स्याद् वधार्हो न हि भूभृतः।। ७७।।

śastrādikṣatakāyasya ṣaṇmāsāt parato mṛtau/ praharttā daṇḍanīyaḥ syād vadhārho na hi bhūbhṛtalị//

अथ शस्त्रादिक्षतशरीरस्य षण्मासात् परतो मरणे सित प्रहर्त्तुर्दण्डनीयत्वं बधानर्हत्वं चाह शस्त्रादीत्यादिना। शस्त्रादिना क्षतः कायो यस्य तस्य पुंसः षण्मासात् परतो मृतौ सत्यां प्रहर्त्ता भूमृतो राज्ञो दण्डनीयः स्यात् वधार्ही नैव स्यात्।

If a man dies consequent upon a wound inflicted by any weapon or otherwise after six months, then the offender should be punished for the assault, and shall not be punished with death by the King.

राष्ट्रविप्लाविनो राज्यं जिहीर्षून्नृपवैरिणाम्। रहो हितैषिणो भृत्यान् भेदकान्नृपसैन्ययो:।। ७८।।

<sup>1.</sup> Brāhmana.

### योद्धिमिच्छूः प्रजा राज्ञा शिस्त्रणः पान्थपीडकान्। हत्वा नरपतिस्त्वेतान् नैव किल्विषभाग् भवेत्।। ७९।।

rāṣṭraviplāvino rājyam jihīrṣūnnṛpavairiṇām/ raho hitaiṣiṇo bhṛtyān bhedakānnṛpasainyayoḥ// yoddhumicchūḥ prajā rājñā śastriṇaḥ pānthapīḍakān/ hatvā narapatistvetān naiva kilviṣabhāg bhavet//

अथ देशोपद्राविण: राज्यहरणेच्छून् नृपतिविपक्षाणां रहो हिताकाङ्क्षिणो नृपसैन्यभेदकभृत्यान् राज्ञा सह योद्धिमच्छु: प्रजा: पान्थपीडकशिक्षणश्च घ्नतो महीपते: पातकभागित्वं नेत्याह राष्ट्रेत्यादिश्लोकद्वयेन। राष्ट्रविप्लाविनो देशोपद्रावकान् राज्यं जिहीर्पून् राज्यहरणेच्छून्नृपवैरिणां राज्ञ: शत्रूणां रहो हितैषिणो रहिस हितकाङ्क्षिणो नृपसैन्ययोर्भेदकान् नृपस्य सैन्यस्य च भेदं कुर्वतो भृत्यान् अमात्यादीन् तथा राज्ञा सह योद्धिमच्छू: प्रजा: तथा पान्थपीडकान् शिक्षणश्चैतान् हत्वा नरपित: किल्विषभाक्नैव भवेत्।

If the King kills subverters of his government, men who plot to usurp his kingdom, servants secretly befriending the King's enemies, men creating dissatisfaction against the King among the troops, subjects who wish to wage war against the King, or armed highway robbers, he shall not be guilty of any sin.

## यो हन्यान्मानवं भर्त्तुराज्ञयापरिहार्यया। भर्त्तुरेव वधस्तत्र प्रहर्त्तुर्न शिवाज्ञया।। ८०।।

yo hanyānmānavanı bhartturājñayāparihāryayā/bharttureva vadhastatra prahartturna śivājñayā//

अथाऽपरिहार्यप्रभ्वाज्ञालङ्घनाशक्तेन भृत्येन मानुषं घातयतो भर्तुरेव वधो विधातव्यो न भृत्यस्येत्याह य इत्यादिना। भर्तुरपरिहार्ययाऽनुल्लङ्घनीययाऽऽज्ञया यो मानवं हन्यात् तस्य प्रहर्तुस्तत्र हनने न वध: किन्तु शिवाज्ञया भर्तुरेव वधो विहित:। अपरिहार्ययेत्यनेन भर्त्राज्ञालङ्घनशक्तो भृत्यो यदि मानवं हन्यात् तदा तस्यैव वध इति सूचितम्।

The man who kills another, compelled by his master's order, is not himself guilty of the killing, for it is the master's killing. This is the command of Siva.

अयत्नपुंसः पशुना शस्त्रैर्वा प्रियते नरः। धनदण्डेन वा कायदमेनाऽस्य विशोधम्।।८१।। ayatnapunisalı paśunā śastrairvā mriyate naralı/dhanadandena vā kāyadamenā'sya viśodham//

नन्वनवधानस्य यस्य पुंसः शस्त्रादिभिर्मनुष्यो म्नियते तस्य विशुद्धिः कथं स्यात्तत्राह अयलेत्यादिना। अयल्पपुंसो यल्नहीनस्य यस्य पुरुषस्य पशुना गवाश्वादिना शस्त्रैः खड्गादिभिर्वा नरो म्नियते अस्य पुंसो धनदण्डेन कायदण्डेन वा विशोधनं भवेत्।

If a man's death is caused by a beast belonging to, or weapons in the hand of a careless man, then the latter should be corrected by a pecuniary or bodily punishment.

# बिहर्मुखान्नृपाज्ञासु नृपाग्रे प्रौढवादिनः। दूषकान् कुलधर्माणां शास्यादाजा विगर्हितान्।। ८२।।

bhirmukhānnṛpājñāsu nṛpāgre prauḍhavādinaḥ/dūṣakān kuladharmāṇāṁ śāsyādrājā vigarhitān//

अथ राजाज्ञालङ्घिनस्तदग्रे प्रौढवादिनः कुलधर्मदूषकांश्च राजा दण्डयेदित्याह बहिरित्यादिना। नृपाज्ञासु बहिर्मुखान् राजाज्ञालङ्घिनो नृपाग्रे प्रौढवादिनः प्रौढं वदतः तथा कुलधर्माणां दूषकांश्च विगर्हितान्निन्दितानेतान् राजा शास्यात्।

Those wicked men who disobey the King's command, who are arrogant in their speech in the King's presence, or who decry the Kula faith, should be punished by the King.

### स्थाप्यापहारिणं क्रूरं वञ्चकं भेदकारिणम्। विवादयन्तं लोकांश्च देशान्निर्यापयेन्नृप:।। ८३।।

sthāpyāpahāriṇam krūram vañcakam bhedakāriṇam/ vivādayantam lokāmśca deśānniryāpayennṛpaḥ//

अथ न्यासापहारकादिकान्निजदेशतो नृपो निष्काशयेदित्याह स्थापयेत्यादिना। स्थाप्यापहारिणं न्यासस्याऽपहर्त्तारं क्रूरं कठिनं निर्दयं वा तथा वञ्चकं तथा भेदकारिणं तथा लोकान् विवादयन्तं च जनं नृपो देशान्निर्यापयेन्निष्काशयेत्।

He who misappropriates property entrusted to him, the malicious man, the cheat, he who creates ill-feeling between men, or who makes people quarrel with one another, should be banished from the kingdom by the King.

<sup>1.</sup> Aparihāryayā ājñayā, i.e., by order he is unable to disobey.

### शुल्केन कन्यां दातृंश्च पुत्रं शण्ढे प्रयच्छतः। देशान्निर्यापयेदाजा पतितान् दुष्कृतात्मनः।। ८४।।

śulkena kanyām dātṛmśca putram śaṇḍhe prayacchataḥ/ deśānniryāpayedrājā patitān duṣkṛtātmanaḥ//

अथ शुल्कग्रहणपूर्वकं कन्यां पुत्रं च ददतो जनान् भूपो देशान्नि:सारयेदित्या-ज्ञापयित शुल्केनेत्यादिना। शुल्केन दानिनिमत्तकधनेन हेतुना कस्मैचिज्जनाय विशेषतः शण्ढे क्लीबे कन्यां दातृन् तथा शुल्केनैव कस्मिन् विशेषतः शण्ढे पुत्रं च प्रयच्छतो ददतो दुष्कृतात्मनः पापहृदयान् पापबुद्धीन् वा पिततान् जनान् राजा देशान्निर्यापयेत्। शण्ढे इति सम्प्रदानस्याधिकरणत्वेन विविक्षतत्वात् सप्तम्यधिकरणे चेति सप्तमी।

The King should banish from his kingdom those abandoned<sup>1</sup> and wicked-minded men who give away their sons and daughters in marriage for money, and who give their daughters (in marriage) to impotent husbands.

### मिथ्यापवादव्याजेन परानिष्टं चिकीर्षवः। यथापवादं ते शास्या धर्मज्ञेन महीभृता।। ८५।।

mithyāpavādavyājena parānisṭam cikīrṣavaḥ/ yathāpavādam te śāsyā dharmajñena mahībhṛtā//

अथा मिथ्यापवादच्छलेन परानिष्टजननाकाङ्क्षिणां दण्डमाह मिथ्येत्यादिना। मिथ्यापवादव्याजेन असत्यापवादच्छलेन परानिष्टमन्याकाङ्क्षितं चिकीर्षवो ये मानवास्ते धर्मज्ञेन धर्मं जानता महीभृता राज्ञा यथापवादं शास्या:। गुर्वपवादे गुरुशासनं लघ्वपवादे च लघुशासनं विधेयमित्यर्थ:।

Persons who attempt to harm others by the spreading of baseless calumnies should be punished by the just King in accordance with their offence<sup>2</sup>.

## यो यत्परिमितानिष्टिं कुर्यात्तत्सिम्मतं धनम्। नृपतिर्दापयेत्तेन जनायाऽनिष्टभागिने।। ८६।।

yo yatparimitāniṣṭim kuryāttatsammitam dhanam/ nṛptirdāpayettena janāyā'niṣṭabhāgine//

<sup>1.</sup> Patita=Fallen. This verse literally means who gives away for money his son or daughter to a sexless person etc.

<sup>2. &</sup>quot;According to the gravity of the calumny:" according to a variation in the Text.

ननु विनैवापराधं परानिष्टं कुर्वतः पुंसः को दण्डो विधातव्यस्तत्राह य इत्यादिना। यो नरो यस्य यत् परिमितमनिष्टं कुर्यात्तेन तस्मै अनिष्टभागिने जनाय तत्सिम्मतं धनं नृपतिर्दापयेत्।

The King should compel the caluminator to pay the sufferer money commensurate with the harm done.

## मणिमुक्ताहिरण्यादिधातूनां स्तेयकारिणः। करस्य बाह्वोश्छेदो वा कार्यो मूल्यं विचारयन्।। ८७।।

maṇimuktāhiraṇyādidhātūnāin steyakāriṇalḍ/ karasya bāhvośchedo vā kāryo mūlyain vicārayan//

अथ मणिमुक्तादिधातुस्तेयिनां दण्डमाह मणीत्यादिना। मणिमुक्ताहिरण्यादीनां धातूनां स्तेयकारिणो नरस्य करस्य बाह्वोर्वा छेदं मण्यादीनां मूल्यं विचारयन् नृप: कुर्यात्। अल्पमूल्यकमण्यादिस्तेये करच्छेदो बहुमूल्यकमण्यादिस्तेये बाह्वोश्छेद: कार्य इत्यर्थ:।

For such persons as steal gems, pearls, gold and other metals, the punishment should be either the cutting off of the hand or the entire arm, according to the value of the stolen property.

## महिषाश्वगवादीनां रत्नादीनां तथा शिशोः। बलेनाऽपहृतां नृणां स्तेयिवद्विहितो दमः।। ८८।।

mahiṣāśvagavādīnāni ratnādīnām tathā śiśoḥ/balenā'pahṛtām nṛṇām steyivadvihito damaḥ//

अथ बलात्कारेण महिषाश्वादीनामपहारकस्य दण्डमाह महिषेत्यादिना। महिषाश्च-गवादीनां पशूनां तथा रत्नादीनां तथा शिशोश्च बलेनाऽपहृतामपहरतां नॄणां स्तेयिवद्दमो विहित:।

Those who steal buffaloes, horses, cattle, jewels, etc., and children, should be punished by the King as thieves.

## अन्नानामल्पमूल्यस्य वस्तुनस्तेयिनं नृपः। विशोधयेत्तं पक्षेकं सप्ताहं वाऽऽशयन् कणम्।। ८९।।

annānāmalpamūlyasya vastunasteyinam nṛpalṛ/ viśodhayettam pakṣaikam saptāham vā''śayan kaṇam// अथान्नस्य मण्यादिभिन्नाल्पमूल्यवस्तुनश्च स्तेयिनो विशुद्धिमाह अन्नानामि- त्यादिना। अन्नानां तथाऽल्पमूल्यस्य वस्तुनश्च स्तेयी यो नरस्तं पक्षैकं सप्ताहं वा कणमाशयन् भोजयन्नृपो विशोधयेत्।

Thieves who steal food and articles of small value should be corrected by being kept on a diet of grains for a week or a fortnight.

### विश्वासघातके पुंसि कृतघ्ने सुखवन्दिते। यज्ञैर्वृतैस्तपोदानैः प्रायश्चित्तैर्न निष्कृतिः।। ९०।।

viśvāsaghātakarū pumsi kṛtaghne sukhavandite/ yajñairvrataistapodānaiḥ prāyścittairna niṣkṛtiḥ//

अथाऽनेकयज्ञव्रतादिकं कुर्वतोरिप विश्वासघातककृतघ्नयोरिनष्कृतित्वमाह विश्वासेत्यादिना। हे सुखवन्दिते विश्वासघातके तथा कृतघ्ने उपकृतविनाशके च पुंसि यज्ञेरश्वमेधादिभिर्वतै: कृच्छ्रचान्द्रायणादिभिस्तपोभिर्दानैश्च प्रायश्चितै: पापविनाशकै-रेतैर्निष्कृतिर्दुष्कृतान् सुक्तिर्न स्यात्।

O Adored of the Devas! the faithless and the ingrate can never attain Liberation by sacrifices, votive observances, penances, acts of charity, and other expiatory rites.

#### ये कूटसाक्षिणो मर्त्या मध्यस्था पक्षपातिनः। शास्यात्तांस्तीव्रदण्डेन देशान्तिर्यापयेन्तृपः।। ९१।।

ye kūṭasākṣiṇo martyā madhyasthā pakṣapātinaḥ/ śāsyāttāṁstīvradaṇḍena deśānniryāpayennṛpaḥ//

अथ साक्षित्वे मिथ्याभिधायिनां पक्षपातिमध्यस्थानां च दण्डमाह ये इत्यादिना। कूटसाक्षिण: साक्ष्ये मृषाभिधायिनो ये मर्त्त्यास्तथा पक्षपातिनो मध्यस्थाश्च ये तान् नृपस्तीव्रदण्डेन शास्यात्तथा देशान्निर्यापयेत्।

The King should, after severely punishing them, exile from his dominion men who give false evidence, or who are partial as arbitrators.

#### षट् साक्षिणः प्रमाणं स्युश्चत्वारस्त्रय एव वा। अभावे द्वाविप शिवे प्रसिद्धौ यदि धार्मिकौ।। ९२।।

ṣaṭ sākṣiṇalı pramāṇam syuścatvārastraya eva vā/ abhāve dvāvapi śive prsiddhau yadi dhārmikau//

ननु कति साक्षिणः प्रमाणं भवेयुरित्यपेक्षायामाह षडित्यादिना। षट्चत्चारस्त्रयो

वा साक्षिण: प्रमाणं स्यु:। हे शिवे अभावे त्रिचतुरादिसाक्ष्यसत्त्वे यदि प्रसिद्धौ धार्मिकौ भवेतां तदा द्वाविप साक्षिणौ प्रमाणं स्याताम।

The testimony of six, four, or even three witnesses is sufficient to prove a fact; but, O Śivā! the testimony of two witnesses of well-known piety is enough.

## देशतः कालतो वापि तथा विषयतः प्रिये। परस्परमयुक्तञ्चेद् अग्राह्यं साक्षिणां वचः।। ९३।।

kālato vāpi visayatah tathā priye/ deśatah parasparamayuktañced agrāhyam sākṣiṇām

स्थानादिभेदतः परस्परमसङ्गतं साक्षिणां वचो न प्रमाणमित्याह देशत इत्यादिना। हे प्रिये देशत: स्थानत: दिनप्रहरादितस्तथा विषयतो वस्तुतो वा चेद यदि परस्परमयुक्तमसम्बन्धं साक्षिणां वचस्तदाऽग्राह्यं स्यात्।

Beloved! if witnesses contradict one another on questions of place, time, and other details of fact, then their testimony should be rejected.

#### अन्धानां वाक् प्रमाणं स्याद्वधिराणां तथा प्रिये। मुकानामेडमुकानां शिरसाऽङ्गीकृतिर्लिपि:।। ९४।।

andhānāni vāk pramāņam syādbadhirānām tathā priye/ mūkānāmedamūkānām śirasā'ngīkrtirlipih//

नन् दर्शनाद्यशक्ता अन्धादयः साक्षिणो भवितुमर्हन्ति न वेत्याशङ्कायामाह अन्धानामित्यादिना । हे प्रिये अन्धानामचक्षुषां तथा बधिराणां श्रोत्रहीनानां वाक प्रमाणं स्यात् मूकानामवाचां तथा एडमूकानां श्रोत्रवचोरहितानां शिरसाऽङ्गीकृति: स्वीकारो लिपिरक्षरं च प्रमाणं स्यात्।

O Beloved! the word of the blind and the deaf should be accepted as evidence, and the signs and writing of a dumb man and of one who is both deaf and dumb should also be accepted.

### लिपि: प्रमाणं सर्वेषां सर्वत्रैव प्रशस्यते। विशेषाद्व्यवहारेषु न विनश्येच्चिरं यतः।। ९५।।

lipih pramāņam sarvesām sarvatraiva praśasyate/ viśesādvyavaliāresu na vinasyeccirani yatal!//

अथाऽन्यप्रमाणाल्लिपप्रमाणस्य बहुकालस्थायित्वात्

प्राशस्त्यमाह

लिपिरित्यादिना। सर्वत्रैव कर्मणि विशेषात् क्रयविक्रयादिरूपव्यवहारेषु सर्वेषां लिपिः प्रमाणं प्रशस्यते। प्राशस्त्ये हेतुं दर्शयन्नाह न विनश्येदित्यादिना। यतिश्चरं बहुकालं लिपिर्न विनश्येच्चिरं तिष्ठेदित्यर्थः।

Of all evidence and in all cases, and particularly in litigation, documentary evidence is the best, as it does not perish and always endures.

### स्वीयार्थमपरार्थञ्चेत् कुर्वतः कल्पितां लिपिम्। दण्डस्तस्य विधातव्यो द्विपाद्यं कृटसाक्षिणः।। ९६।।

svīyārthamaparārthañcet kurvataḥ kalpitām lipim/daṇḍastasya vidhātavyo dvipādyam kūṭasākṣiṇaḥ//

अथाऽक्षरं कल्पयतो दण्डमाह स्वीयार्थमित्यादिना। स्वीयार्थमपरार्थं वा किल्पतां लिपिं यः करोति तस्य तादृशीं लिपिं कुर्वतो जनस्य कूटसाक्षिणः साक्ष्येऽनृतं वदतो द्विपाद्यं द्विगुणो दण्डो राज्ञा विधातव्यः।

The man who fabricates a writing for his own use or for the use of another should be punished with double the punishment of a false witness.

#### अभ्रमस्याऽप्रमत्तस्य यदङ्गीकरणं सकृत्। स्वीयार्थे तत्प्रमाणं स्याद्वचसो बहुसाक्षिणाम्।। ९७।।

abhramasyā'pramattasya yadangīkaraṇan sakṛt/ svīyārthe tatpramāṇan syādvacaso bahusākṣiṇām//

बहुसाक्षिवचोभ्योऽप्रमत्ताभ्रान्तजनः स्वयं कृतैकवारस्वीकाररूपप्रमाणस्याऽति-प्राशस्त्यं दर्शियतुमाह अभ्रमस्येत्यादिना। अभ्रमस्य भ्रान्तिरहितस्याप्रमत्तस्य सावधानस्य यत् सकृदेकवारमपि अङ्गीकरणं स्वीकारस्तत् स्वीयार्थे बहुसाक्षिणामपि वचसो भाषणादिधकं प्रमाणं स्यात्।

The statement on oath, on his own behalf, of a careful and reliable man is of a higher probative value than the word of many witnesses.

### यथा तिष्ठन्ति पुण्यानि सत्यमाश्रित्य पार्वति। तथाऽनृतं समाश्रित्य पातकान्यखिलान्यपि।। ९८।।

yatlıā tisthanti punyāni satyamāśritya pārvati/ tatlıā'nṛtam samāśritya pātakānyaklıilānyapi// O Pārvatī! as all virtues find their support in Truth, so do all vices find their support in untruth.<sup>1</sup>

अतः सत्यविहीनस्य सर्वपापाश्रयस्य च। ताडनाद्दमनाद्राजा न पापार्हः शिवाज्ञया।। ९९।।

atalı satyvihīnasya sarvapāpāśrayasya ca/ tāḍnāddamanādrājā na pāpārhaḥ śivājñayā//

अथाऽसत्यस्याऽखिलपातकाश्रयत्वं व्याहरंस्तदाश्रयान्मानवान् दण्डयतो राज्ञः पापानर्हत्वमाह यथेत्यादिना शिवाज्ञयेत्यन्तेन श्लोकद्वयेन। हे पार्वित यथा सत्यमाश्रित्य पुण्यानि तिष्ठन्ति तथाऽनृतमसत्यं समाश्रित्याऽखिलान्यपि पातकान्यपि तिष्ठन्ति। अतः सत्यविहीनस्य सर्वपापाश्रयस्य च जनस्य ताडनाद्दमनाद्धनदण्डाच्च राजा शिवाज्ञया पापार्हः पापभाक् न स्यात्।

Therefore, the King shall incur no blame by chastising those who are devoid of Truth and are the receptacle of all vices. This is the command of Śiva.

सत्यं ब्रवीमि सङ्कल्प्य स्पृष्ट्वा कौलं गुरुं द्विजम्। गङ्गातोयं देवमूर्त्तिं कुलशास्त्रं कुलामृतम्।। १००।। देवीनिर्माल्यमथवा कथनं शपथो भवेत्। तत्राऽनृतं वदन् मर्त्यः कल्पान्तं नरकं व्रजेत्।। १०१।।

satyam bravīmi sankalpya spṛṣṭvā kaulam gurum dvijam/ gangātoyam devamūrttim kulasāstram kulāmṛtam// devīnirmālyamathavā kathanam sapatho bhavet/ tatrā'nṛtam vadan martyalı kalpāntam narakam vrajet//

अथ शपथस्वरूपं निरूपयंस्तत्राऽनृतं बुवतो मर्त्यस्य नरकगामित्वं विदधाति सत्यमित्यादिना श्लोकद्वयेन। सत्यमहं ब्रवीमिति सङ्कल्प्य कौलं कुलीनं गुरुं निषेकादिकरं द्विजं ब्राह्मणं गङ्गातोयं गङ्गाजलं देवमूर्तिं देवताप्रतिमां कुलशास्त्रं तन्त्रादिकं कुलामृतमासवम् देवीनिर्माल्यं वा स्पृष्ट्मा कथनं शपथो भवेत् तत्र शपथेऽनृतं मिथ्या वदन् मर्त्यः कल्पान्तं कल्पपर्यन्तं नरकं व्रजेत् नरकान्नरकान्तरं गच्छेत्।

Devī! if a man says, "I tell the truth," at the same time touching any of the following—a Kaula, the Guru, a Brāhmaṇa,

Yathā tiṣṭanti puṇyāni satyam āśritya Pārvati. Tathā nṛtam samāśritya pātakānyakhilānyapi.

water of Gaṅgā, an image of a Devatā, a Kula religious Book, Kulāmṛta,¹ or the offerings made to a Devatā, he has taken an oath. If after that he speaks an untruth, then he will go to hell for one Kalpa².

# अपापजनिकार्याणां त्यागे वा ग्रहणेऽपि वा। तत् कार्यं सर्वथा मत्यैः स्वीकृतं शपथेन यत्।। १०२।।

apāpajanikāryāṇāṁ tyāge vā grahaṇe'pi vā/ tat kāryaṁ sarvathā matryaiḥ svīkṛtaṁ śapathena yat//

अथ शपथपूर्वस्वीकृतापापजनककार्याणामवश्यकृत्यत्वमाह अपापेत्यादिना। न पापस्य जनिरुत्पत्तिर्येभ्यस्तेषां कार्याणां त्यागे वा ग्रहणेऽपि वा शपथेन मर्त्येर्यत् स्वीकृतं तत् सर्वथा कार्यं न लङ्घनीयमित्यर्थः। ग्रहणेऽपि वेत्यनेन पापजनककर्मणां त्यागे एव यत् स्वीकृतं तस्यैवाऽवश्यकृत्यत्वमिति ध्वनितम्।

An oath that an act which is not sinful will be or will not be done, should always be kept by men.

### स्वीकारोल्लङ्घनाच्छुध्येत् पक्षमेकमभोजनैः। भ्रमेणापि तमुल्लङ्घ्य द्वादशाहं कणाशनैः।। १०३।।

svīkārollaṅghanācchudhyet pakṣamekamabhojanaiḥ/bhrameṇāpi tamullaṅghya dvādaśāhaṁ kaṇāśanaiḥ//

ननूल्लङ्घितशपथपूर्वकस्वीकृतापापजनककार्यो मनुष्यः कथं शुध्येत् तत्राह स्वीकारेत्यादि । स्वीकारोल्लङ्घनादेकं पक्षमभोजनैर्जनः शुध्येत् । भ्रमेणापि तं स्वीकार-मुल्लङ्घय द्वादशाहं कणाशनैः शुध्येत् ।

The man who has broken his oath should purify himself by a fortnight's fast; and one who has broken it by mistake should live on grains for twelve days.

### कुलधर्मोऽपि सत्येन विधिना चेन्न सेवितः। मोक्षाय श्रेयसे न स्यात् कौले पापाय केवलम्।। १०४।।

kuladharmo'pi satyena vidhinā cenna sevitalı/ mokṣāya śreyase na syāt kaule pāpāya kevalam// अथाऽविधिसेवितस्य कुलधर्मस्यापि पापजनकत्वमाह कुलेत्यादिना। सत्येन

<sup>1.</sup> i.e., Consecrated Wine.

<sup>2. 4,320,000</sup> years of mortals—till the end of creation.

विधिना चेद् यदि सेवितो न स्यात् तदा कुलधर्मोऽपि कौले कुलीने मोक्षाय अपवर्गाय तथा श्रेयसे भद्राय च न स्यात् केवलं पापायैव भवति। अतो विधिनैव सेव्य: कुलधर्म इति भाव:।

Even the Kula-dharma, if not followed according to Truth and the injunctions, not only fails to secure final Liberation and Beatitude, but leads to sin.

### सुरा द्रवमयी तारा जीवनिस्तारकारिणी। जननी भोगमोक्षाणां नाशिनी विपदां रुजाम्।। १०५।।

surā dravamayī tārā jīvanistārakāriņī/ jananī bhogamokṣāṇām nāśinī vipadām rujām//

अथ सुरेत्यादिभिक्तिभि: पद्यैर्मद्यं स्तौति। सुरा द्रवमयी द्रवरूपा तारा भवति। या जीवनिस्तारकारिणी जीवानां निस्तारकर्त्री या भोगमोक्षाणां जननी उत्पादयित्री या विपदां विपत्तीनां रुजां रोगाणां च नाशिनी।

> दाहिनी पापसङ्घानां पावनी जगतां प्रिये। सर्वसिद्धिप्रदा ज्ञानबुद्धिवद्याविवर्धिनी।। १०६।। मुक्तैर्मुमुक्षुभिः सिद्धैः साधकैः क्षितिपालकैः। सेव्यते सर्वदा देवैराद्ये स्वाभीष्टसिद्धये।। १०७।।

dāhinī pāpasaṅghānāṁ pāvanī jagatāṁ priye/sarvasiddhipradā jñānabuddhividyāvivardhinī//muktairmumukṣubhiḥ siddhaiḥ sādhakaiḥ kṣitipālakaiḥ/sevyate sarvadā devairādye svābhīṣṭasiddhaye//

या पापसङ्घानां पापसमूहानां दाहिनी दग्धी। हे प्रिये या जगतां पावनी शुद्धिकर्त्री या सर्वसिद्धिप्रदा सर्वासां सिद्धीनां प्रदात्री या ज्ञानबुद्धिविद्याविवर्द्धिनी। मोक्षे धीर्ज्ञानम् शास्त्रादितत्त्वज्ञानं बुद्धि: आत्मज्ञानं विद्या तेषां विवर्धियत्री। हे आद्ये मुक्तैर्मुक्तिशालिभि: मुमुक्षुभिर्मोक्षेप्सुभि: सिद्धै: साधकै: क्षितिपालकै: राजभिर्देवैश्च स्वाभीष्टसिद्धये सर्वदा या सेव्यते सा सुरा द्रवमयी तारा बोद्धव्येति पूर्वेणाव्य:। या सेत्यध्याहारलभ्ये।

Wine is Tārā Herself in liquid form, Who is the Saviour of

Surā drava-mayī Tārā-nistāra-kārīņī.
 Jananī bhoga-mokśāņam nāśinī vipadām rujām.
 Dāhinī pāpa-sanghānām pāvinī jagatām, Priye!
 Sarva-siddhi-pradā jñāna-budhi-vidyā vivardhinī.

beings, the Mother of Enjoyment and Liberation, Who destroys danger and diseases, burns up the heaps of sins, and purifies the worlds. O Beloved! She grants all success, and increases knowledge, intellect, and learning, and, O Ādyā! She (wine) is ever taken by those who have attained final Liberation and those who are desirous of attaining final Liberation, by those that have become and those striving to be adepts, and by Kings and Devas for the attainment of their desires.

### सम्यग्विधिविधानेन सुसमाहितचेतसा। पिबन्ति मदिरां मर्त्या अमर्त्या एव ते क्षितौ।। १०८।।

samyagvidhividhānena susamāhitacetasā/ pibanti madirām martyā amartyā eva te kṣitau//

सुरेत्यादिश्लोकत्रयेण मदिरां स्तुत्वेदानीं विधिपूर्वकतत्पानकर्तुः साक्षाद्देवत्वं प्रतिपादयित सम्यिगत्यादिना। ये मर्त्याः सम्यिग्विधिविधानेन सुसमाहितचेतसा-ऽतिसावधानमसा मदिरां पिबन्ति ते क्षितौ पृथिव्याममर्त्या देवा एव भवन्ति।

Mortals who drink wine with their minds well under control<sup>2</sup> and according to the injunctions (of Śiva) are, verily, Immortals<sup>3</sup> on Earth.

### प्रत्येकतत्वस्वीकाराद्विधिना स्याच्छिवो नरः। न जाने पञ्चतत्त्वानां सेवनात् किं फलं भवेत्।। १०९।।

pratyekatatvasvīkārādvidhinā syācchivo naraḥ/ na jāne pañcatattvānām sevanāt kim phalam bhavet// अथ विधिसेवितमद्यादिपञ्चतत्त्वानामनिर्वचनीयफलत्वं दर्शयति प्रत्येकेत्यादिना।

विधिना प्रत्येकतत्त्वस्वीकारात् मद्याद्येकैकतत्त्वाङ्गीकारान्नरः शिवः स्यात् पञ्चानामपि तत्त्वानां मद्यादीनां सेवनात् किं फलं भवेदिति तु न जाने।

By partaking, in accordance to the injunctions, of any of the Tattvas,<sup>4</sup> man becomes like unto Siva. What, then, is the result of partaking of all the five Tattvas?

Muktair mumakşubhih siddhaih sādhakaih kṣiti-pālakaih. Sevyate sarvadā devair, Ādye! svābhīṣṭa-siddhaye.

<sup>1.</sup> Siddhas.

Susamāhitacetasā.

<sup>3.</sup> Amartya, Amara—i.e., the Devas who do not die.

<sup>4.</sup> Wine, meat, etc.

# इयञ्चेत् वारुणी देवी निपीता विधिवर्जिता। नृणां विनाशयेत् सर्वं बुद्धिमायुर्यशो धनम्।। ११०।।

iyañcet vāruṇī devī nipītā vidhirvajitā/ nṛṇām vināśayet sarvam buddhimāyuryaśo dhanam//

अथ विधिवर्जितसुरापानस्य बुद्ध्यायुरादिसकलपदार्थविनाशकत्यमाह इयिमत्या-दिना। चेद् यदि विधिवर्जितेयं वारुणी मदिरा देवी निपीता स्यात्तदा नृणां बुद्धिमायुर्य-शोधनिमत्यादि सर्वं विनाशयेत्।

But the drinking of this Devī Vāruṇī¹ in disregard of the injunctions destroys the intellect, life, fame, and wealth of men.

### अत्यन्तपानान्मद्यस्य चतुर्वर्गप्रसाधनी। बुद्धिर्विनश्यति प्रायो लोकानां मत्तचेतसाम्।। १११।।

atyantapānānmadyasya caturvargaprasādhanī/ buddhirvinasyati prāyo lokānām mattacetasām//

सुरात्यन्तपानस्य बुद्धिविनाशकत्वेऽतिपीतमद्यानां स्वपरानिष्टोत्पादकत्वस्य हेतुत्वात्तदत्यासक्तचेतसः पुमांसो नरेशचक्रेशाभ्यां दण्ड्या इत्याह अत्यन्तेत्यादिना शोधयेदित्यन्तेन श्लोकत्रयेण। मद्यस्याऽत्यन्तपानान्मत्तचेतसां लोकानां चतुर्वर्गप्रसाधनी धर्मार्थकाममोक्षाणां साधयित्री बुद्धि प्रायो विनश्यति।

By the excessive drinking of wine the drunkard destroys the understanding,<sup>2</sup> which is the means for the attainment of the Fourfold End<sup>3</sup> of human existence.

### विभ्रान्तबुद्धर्मनुजात् कार्याकार्यजानतः। स्वानिष्टं च परानिष्टं जायतेऽस्मात् पदे पदे।। ११२।।

vibhrāntabuddhermanujāt kāryākāryajānatalı/ svāniṣṭaṁ ca parāniṣṭaṁ jāyate'smāt pade pade//

Only harm at every step, both to himself and to others, results for a man whose mind is distracted and who knows not what should and what should not be done.

## अतो नृपो वा चक्रेशो मद्ये मादकवस्तुषु। अत्यासक्तजनान् कायधनदण्डेन शोधयेत्।। ११३।।

<sup>1.</sup> Wine here spoken of as a manifestation of the Devi.

<sup>2.</sup> Buddhi.

<sup>3.</sup> Dharma, Artha, Kāma, Mokṣa.

ato nṛpo vā cakreśo madye mādakavastuṣu/ atyāsaktajanān kāyadhanadaṇḍena śodhayet//

कार्याकार्यमजानतोऽस्माद्विभान्तबुद्धेर्मनुजात् स्वानिष्टं परानिष्टं च पदे पदे जायते। अतो मद्ये मादकवस्तुषु चाऽत्यासकान् जनान् नृपश्चक्रेशो वा कायधनदण्डेन शोधयेत्।

Therefore, the King or the Lord of the Cakra should correct by bodily and pecuniary punishments those who are overaddicted to wine and intoxicating drugs.<sup>1</sup>

# सुराभेदात् व्यक्तिभेदात् न्यूनेनाऽप्यधिकेन वा। देशकालविभेदेन बुद्धिभ्रंशो भवेन्नृणाम्।। ११४।।

surābhedāt vyaktibhedāt nyūnenā'pyadhikena vā/ deśakālavibhedena buddhibhraṁśo bhavennṛṇām//

The understanding of men is clouded by the drinking of wine, whether in small or large quantities, according to the difference in the quality of the wine, to the temperament of the individual, to the place where and the time when it is taken.

#### अतएव सुरामानादितपानं न लक्ष्यते। स्खलद्वाक्पाणिपाद्दृग्भिरतिपानं विचारयेत्।। ११५।।

ataeva surāmānādatipānam na lakṣyate/ skhaladvākpāṇipāddṛgbhiratipānam vicārayet//

मद्यादिविभेदतो न्यूनस्याऽधिकस्य च तस्य बुद्धिभ्रंशजनकत्वात्तन्मानादत्यन्तपानस्य ज्ञातुमशक्यत्वात् स्खलद्वागादिभिस्तल्लक्षणीयमित्याह सुरेत्यादिना विचारयेदित्यन्तेन श्लोकद्वयेन।सुराभेदात् व्यक्तिभेदाज्जनविशेषादेशकालयोविभेदेन च न्यूनेनापि अधिकेन वा मद्येन नृणां बुद्धिभ्रंशो भवेत्। अतएव सुराया मानादितपानं न लक्ष्यते किन्तु

<sup>1.</sup> Iyam ced vāruṇī devī nipītā vidhivarjitā.
Nṛṇām vināśayet sarvam buddhim āyur yaśo dhanam. (110)
Atyantapānān madyasya caturvarga-prasādhanī.
Buddhir vinaśyati prāyo lokānām mattacetasām.(111)
Vi-bhrānta-buddher manujāt kāryākāryam-ajānataḥ.
Svāniṣtam ca parāniṣṭam jāyate smāt pade pade. (112)
Ato nṛpo vā cakreṣo madye mādaka-vastuṣu.
Atyāsaktajanān kāya-dhana-daṇḍena śodhayet. (113)
Bhāratī says the excessive drinking of wine leads to the destruction of one's intellect and to evil both for the self and others. The King should therefore punish such men as stated in v. 113.

स्खलद्वाक्पाणिपद्दृग्भिरितस्ततो विचलद्भिर्वचोहस्तपादनेत्रैरतिपानं विचारयेत् विलक्षयेत्।

Therefore, excessive drinking is to be judged, not from the quantity drunk, but from the result as shown in difficulty of speech and from the unsteadiness of hands, feet, and sight.

नेन्द्रियाणि वशे यस्य मदिवह्वलचेतसः। देवतागुरुमर्यादोल्लङ्घिनो भयरूपिणः।। ११६।। निखिलानर्थयोग्यस्य पापिनः शिवघातिनः। दहेज्जिह्यं हरेदर्थान् ताडयेत्तं च पार्थिवः।। ११७।।

nendriyāṇi vaśe yasya madavihvalacetasaḥ/devatāgurumaryādollaṅghino bhayarūpiṇaḥ//nikhilānarthayogyasya pāpinaḥ śivaghātinaḥ/dahejjihvāṁ haredarthān tāḍayettaṁ ca pārthivaḥ//

अथोल्लङ्घितदेवतागुरुमर्यादावशेन्द्रियमदिरामत्तस्य दण्डमाह नेन्द्रियाणीत्यादि-श्लोकद्वयेन। यस्येन्द्रियाणि वशे न सन्ति तस्य मदिवह्वलचेतसो मदिराविक्लविचत्तस्य देवतागुरुमर्यादोल्लङ्घिनो लङ्घितदेविनषेकादिगुरुमर्यादस्य भयरूपिणो भीतिस्वरूप-स्य निखिलानर्थयोग्यस्याऽशेषानर्थार्हस्य पापिन: पातकाश्रयस्य शिवघातिन: शिवाज्ञा-लङ्घनात्तद्धन्तुर्निजभद्रहन्तुर्वा नरस्य जिह्वां पार्थिवो दहेत् अर्थान् हरेत् च ताडयेत्।

The King should burn the tongues and confiscate the money of, and inflict corporal punishments on, men who hold not their senses under control, whose minds are distracted by drink, who deviate from the duty they owe to Devas and Gurus, who are fearful to behold, who are the source of all folly, who are sinful, and transgressors of the injunctions of Śiva, and bring ruin on themselves.

विचलत्पादवाक्पाणिं भ्रान्तमुन्मत्तमुद्धतम्। तमुग्रं यातयेद्राजा द्रविणं चाहरेत्ततः।। ११८।।

vicalatpādavākpāṇim bhrāntamunmattamuddhatam/ tamugram yātayedrājā draviṇam cāharettatalı//

अथ विचलत्पादादिकस्य मद्यमत्तस्य दण्डमाह विचलदित्यादिना । विचलत्पाद-वाक्पाणिं स्खलच्चरणवचोहस्तं भ्रान्तं भ्रमयुतमुन्मत्तमुन्मादवन्तमुद्धतमविनीतं तमुग्रं रौद्रं राजा यातयेत् ततो द्रविणं च आहरेत्। The King should severely chastise and fine the man who is unsteady in hands, feet, or in speech, who is bewildered, maddened, and beyond himself with drink.

### अपवाग्वादिनं मत्तं लज्जाभयविवर्जितम्। धनादानेन तं शास्यात् प्रजाप्रीतिकरो नृप:।। ११९।।

apavāgvādinam mattam lajjābhayavivarjitam/dhanādānena tam śāsyāt prajāprītikaro nṛpaḥ//

अथाऽवाच्यवादिनो मत्तस्य दण्डमाह अपवागित्यादिना । अपवाग्वादिनं अवक्तव्यं वचो वदन्तं लज्जाभयविवर्जितं तं मत्तं प्रजाप्रीतिकरो नृपो धनादानेन शास्यात् ।

The King, who labours for the happiness of his subjects; should inflict pecuniary punishment on the drunkard who is guilty of evil language and is devoid of fear and shame<sup>1</sup>.

#### शताभिषिक्तः कौलश्चेत् अतिपानात् कुलेश्वरि। पशुरेव स मन्तव्यः कुलधर्मबहिष्कृतः।। १२०।।

śatābhişiktalı kaulaścet atipānāt kuleśvari/ paśureva sa mantavyalı kuladharmabahişkṛtalı//

शताभिषिक्तकौलस्याऽप्यत्यन्तमद्यपानेन कुलधर्मबहिष्कृतत्वात् पशुत्वशालित्वमाह शतेत्यादिना। चेच्छब्दोऽप्यर्थे। हे कुलेश्वरि। शताभिषिक्तः कौलोऽप्यतिपानात् पशुरेव मन्तव्यः यतः स कुलधर्माद्वहिष्कृतः।

O Kuleśvarī! a Kaula, even if he has been initiated<sup>2</sup> a hundred times, should be regarded as a Paśu, for he has fallen from the Kula Dharma<sup>3</sup>, if he drinks to excess.

### पिबन्नतिशयं मद्यं शोधितं वाऽप्यशोधितम्। त्याज्यो भवति कौलानां दण्डनीयोऽपि भूभृतः।। १२१।।

pibannatiśayam madyam śodhitam vā'pyaśodhitam/ tyājyo bhavti kaulānām daṇḍanīyo'pi bhūbhṛtaḥ//

अथ संस्कृतासंस्कृतातिशयितमद्यपायिनो नरस्य राज्ञा दण्डनीयत्वं कौलहेयत्वं चाह पिबन्नित्यादिना। शोधितमशोधितं वाऽतिशयं बहुलं मद्यं पिबन्मर्त्यः कौलानां त्याज्यो भूभृतो दण्डनीयोऽपि भवति।

<sup>1.</sup> *i.e.*, a confirmed and shameless drunkard.

<sup>2.</sup> i.e., let him be ever so initiated.

<sup>3.</sup> Duty of a Kaula.

The Kaula who drinks excessively of wine, be it consecrated or not, should be renounced by all Kaulas and punished by the King.

### ब्राह्मीं भार्यां सुरां मत्ताः पाययन्तो द्विजातयः। शुध्येयुर्भार्यया सार्धं पञ्चाहं कणभोजनात्।। १२२।।

brāhmīm bhāryām surām mattāḥ pāyayanto dvijātayaḥ/ śudhyeyurbhāryayā sārdham pañcāham kaṇabhojanāt//

ननु ब्राह्मीं भार्यां मद्यं पाययन्तो द्विजाः कथं शुध्येयुस्तत्राह ब्राह्मीमित्यादिना। ब्राह्मीं वेदोक्तविधिना परिणीतां भार्यां सुरां पाययन्तो मत्ताः द्विजातयो भार्यया साधं पञ्चाहं कणभोजनाच्छुध्येयुः।

The drunken twice-born man who makes his Brāhmī wife<sup>1</sup> drink wine should purify both himself and his wife by living on a diet of grains<sup>2</sup> for five days.

### असंस्कृतसुरापानात् शुध्येदुपवसंस्त्र्यहम्। भुक्त्वाऽप्यशोधितं मांसमुपवासद्वयं चरेत्।। १२३।।

asamskṛtasurāpānāt śudhyedupavasamstryaham/ bhuktvā'pyaśodhitam māmsamupavāsadvayam caret//

नन्वशोधितमद्यपानात् तादृङ्मांसभक्षणच्च कथं शुध्येत्तत्राह असंस्कृतेत्यादिना । असंस्कृतसुरापानात् त्र्यहं त्रिदिनमुपवसन् शुध्येत् । अशोधितं मांसमपि भुक्त्वा उपवासद्वयं चरेत् कुर्यात् ।

The man, who has drunk wine which has not been sanctified, should purify himself by fasting for three days, and who has eaten meat which has not been sanctified should fast for two days.

# असंस्कृते मीनमुद्रे खादन्तुपवसेदहः। अवैधं पञ्चमं कुर्वन् राज्ञो दण्डेन शुध्यति।। १२४।।

asamskṛte mīnamudre khādannupavasedahaḥ/ avaidham pañcamam kurvan rājño daṇḍena śudhyati// अथाशोधितमत्स्यमुद्रयोभींकुरवैधसुरतकर्तुश्च प्रायश्चित्तमाह असंस्कृत इत्यादिना।

<sup>1.</sup> Wife married in Brāhma form.

<sup>2.</sup> Kaṇa—that is, the broken grain left on husking; or the text may mean—a spare diet.

असंस्कृते अशोधिते मीनमुद्रे खादन्नरोऽहर्दिनमेकमुपवसेत्। अवैधं विधिवर्जितं पञ्चमं सुरतं कुर्वन्नरो राज्ञो दण्डेन शुध्यति।

If a man partakes of fish and parched food<sup>1</sup> which have not been sanctified, he should fast for a day, but he who participates in the fifth Tattva<sup>2</sup> without conforming to the rites should be corrected by the King's punishment.<sup>3</sup>

#### भुञ्जानो मानवं मांसं गोमांसं ज्ञानतः शिवे। उपोष्य पक्षं शुद्धः स्यात् प्रायश्चित्तमिदं स्मृतम्।। १२५।।

bhuñjāno mānavam māmsam gomāmsam jñānataḥ śive/ upoṣya pakṣam śuddhaḥ syāt prāyaścittamidam smṛtam//

ननु ज्ञानतो नरमांसं गोमांसञ्च खादतः पुंसः कथं शुद्धिस्तत्राह भुञ्जान इत्यादिना। हे शिवे ज्ञानतो मानवं मानवसम्बन्धिमांसं गोमांसञ्च भुञ्जानो नरः पक्षमेकमुपोष्य शुद्धः स्यात्। इदं तयोर्भक्षणे प्रायश्चित्तं स्मृतम्।

He who knowingly eats human flesh or beef should purify himself by a fortnight's<sup>4</sup> fast. This is the expiation for this sin.

#### नराकृतिपशोर्मांसं मांसं मांसादनस्य च। अत्त्वा शुध्येन्नरः पापादुपवासैस्त्रिभिः प्रिये।।१२६।।

narākṛtipaśormāmsam māmsam māmsādanasya ca/ attvā śudhyennarah pāpādupavāsaistribhih priye//

ननु भुक्तमनुष्याकृतिपशुमांसो मांसादमांसकभक्षकश्च पुमान् कथं शुध्येत्तत्राह नरेत्यादिना। हे प्रिये नराकृतिपशोर्वानरादेर्मांसादनस्य मांसभक्षकस्य व्याघ्रादेश्च मांसमत्त्वा भुक्त्वा नरित्रिभिरुपवासै: पापात् शुध्येत्।

Beloved! a man who has eaten the flesh of animals of human shape, or of carnivorous animals, should purify himself by a three day's fast.

#### म्लेच्छनां श्वपचानां च पशूनां कुलवैरिणाम्। खादन्नन्नं विश्दाः स्यात् पक्षमेकमुपोषितः।। १२७।।

mlecchānām śvapacānām ca paśūnām kulavairiṇām/khādannannām viśuddhaḥ syāt pakṣamekamupoṣitaḥ//

<sup>1.</sup> Mudrā.

<sup>2.</sup> Coition (Surata or Maithuna).

<sup>3.</sup> Avaidham pañcamam kurvan rājno dandena tuddhyati.

<sup>4.</sup> Pakṣa.

अथ भुक्तम्लेच्छाद्यन्तस्य पुंसः प्रायश्चित्तमाह म्लेच्छानामित्यादिना। म्लेच्छानां यवनानां श्वपचानां चाण्डालानां कुलवैरिणां पशूनां चाऽन्नं खादन् जनः पक्षमेकमुपोषितः सन् विशुद्धः स्यात्।

The man who partakes of food cooked by Mlecchas, Caṇḍālas, and Paśus, and enemies of Kula, is purified by a fortnight's¹ fast.

### उच्छिष्टं यदि भुञ्जीत ज्ञानादेषां कुलेश्वरि। शुध्येन्मासोपवासेनाऽज्ञानात् पक्षोपवासतः।। १२८।।

ucchiṣṭam yadi bhuñjīta jñānādeṣām kuleśvari/ śudhyenmāsopavāsenā'jñānāt pakṣopavāsataḥ//

ननु ज्ञानाज्ञानाभ्यां म्लेच्छाद्युच्छिष्टमन्नादिकं भुञ्जानः कथं शुध्येत्तत्राह उच्छिष्ट-मित्यादिना। हे कुलेश्वरि ज्ञानादेषां म्लेच्छादीनामुच्छिष्टमन्नादिकं यदि भुञ्जीत तदा मासोपवासेन नरः शुध्येत्। अज्ञानाद्यदि भुञ्जीत तदा पक्षोपवासतः शुध्येत्।

And, O Kuleśvarī! if anyone knowingly partakes of the leavings <sup>2</sup> of these,<sup>3</sup> then he should fast for a month to purify himself, and if he has done so unknowingly he should fast for a fortnight.

# अनुलोमेन वर्णानामन्नं भुक्त्वा सकृत् प्रिये। दिनत्रयोपवासेन विशुद्धः स्थान्ममाज्ञया।। १२९।।

anulomena varṇānāmannam bhuktvā sakṛt priye/ dinatrayopavāsena viśuddhaḥ syānmamājñayā//

अथ क्रमतः क्षत्रियाद्यन्तमश्नतां ब्राह्मणादीनां प्रायश्चित्तमाह अनुलोमेनेत्यादिना। हे प्रिये अनुलोमेन क्रमेण वर्णानां सकृदन्नं भुक्त्वा ब्राह्मणादिर्दिनत्रयोपवासेन ममाज्ञया विशुद्धः स्यात्। यथा ब्राह्मणः क्षत्रियान्नमेवम्।

My injunction is that if a man partake of food cooked by a man of a caste inferior to his own, he should, to purify himself, fast for three days.

पशुश्वपचम्लेच्छानामन्नं चक्रार्पितं यदि। वीरहस्तार्पितं वापि तदश्नन्नैव पापभाक्।।१३०।।

<sup>1.</sup> Pakṣa.

<sup>2.</sup> Ucchista.

<sup>3.</sup> Mlecchas, etc.

paśuśvapacamlecchānāmannanı cakrārpitam yadi/ vīrahastārpitam vāpi tadaśnannaiva pāpabhāk//

अथ चक्रार्पितस्य वीरहस्तार्पितस्य च पशुश्वपचम्लेच्छान्नस्य भोक्तुरपातिकत्वमाह पश्चित्यादिना। पशुश्वपचम्लेच्छानामन्नं यदि चक्रार्पितं चक्रदत्तं वीरहस्तार्पितं वा स्यात्तदा तदन्नमश्नन् खादन् नरः पापभाक् नैव भवेत्।

By the partaking of food of a Paśu, Caṇḍala, and Mleccha, which has been placed in the Cakra or in the hands of a Vīra, no sin is incurred.

#### अन्नाभावे च दौर्भिक्ष्ये विपदि प्राणसङ्कटे। निषिद्धेनाऽदनेनापि रक्षन् प्राणान्न पातकी।। १३१।।

annābhāve ca daurbhikṣye vipadi prāṇasaṅkaṭe/niṣiddhenā'danenāpi rakṣan prāṇānna pātakī//

ननु दुर्भिक्षादौ निषिद्धवस्तुभोजनेन प्राणान् रक्षतो जनस्य पातकं भवेन्नवेत्याशङ्कमानां प्रत्याह अन्नेत्यादिना। दुर्लभा भिक्षा यत्र तत्र दुर्भिक्षे समये विपदि च देशोपद्रवपलायनादौ अन्नाभावे प्राणसङ्कटे सित निषिद्धेनाऽप्यदनेनाभोज्यस्यापि भोजनेन प्राणान् रक्षन् पातकी न भवेत्।

One who partakes of forbidden food at a time when food is scarce, in times of famine and danger, or when life is at stake, is guiltless of any transgression.

#### करिपृष्ठे तथाऽनेकोद्वाह्यपाषाणदारुषु। अलक्षितेऽपि दुष्याणां भक्ष्यदोषो न विद्यते।। १३२।।

karipṛṣṭlıe tathā'nekodvāhyapāṣāṇadāruṣu/ alaksite'pi duṣyāṇāṁ bhakṣyadoṣo na vidyate//

नौकादावन्नादिकमश्नतां न दोष इत्याह करीत्यादिना। करिपृष्ठे हस्तिनः पृष्ठे तथाऽनेकैरुद्वाह्येषु पाषाणेषु दारुषु च तथा दुष्याणां यवनादीनामलिक्षतेऽपि यवनादीनामिदं भवित यवनादयोऽत्र वर्तन्ते एवमविज्ञानेऽपि स्थाने यद्वा दुष्याणां मलमूत्रादीनाम-लिक्षतेऽपि सत्स्विप तेषु तेषामविज्ञानेऽपि भक्ष्यदोषो न विद्यते।

If food is eaten on the back of an elephant, or on a large block of stone, or on a piece of wood, which can be carried only by several men, or in places where nothing objectionable is actually perceived, there is no fault<sup>1</sup>.

<sup>1.</sup> Bhakṣya-doṣa. Bhakṣya=Food, Doṣa=Fault, Defect. The term is used,

### पशूनभक्ष्यमांसांश्च व्याधियुक्तानिप प्रिये। न हन्यादेवतार्थेऽपि हत्वा च पातकी भवेत्।। १३३।।

paśūnabhakṣyamāmsāmśca vyādhiyuktānapi priye/ na hanyāddevatārthe'pi hatvā ca pātakī bhavet//

अथ देवतार्थमभक्ष्यमांसान् व्याधियुतांश्च पशून्निघ्नतः पातिकत्वमाह पशूनित्या-दिना। हे प्रिये अभक्ष्यमांसान् व्याधियुक्तांश्च पशून् देवतार्थे न हन्यात्। अपीति निश्चित्तम्। ननु हनने को दोषस्तत्राह हत्वेति। हत्वा च जनः पातकी भवेत्।

Animals the flesh of which is forbidden, as also diseased animals, should not be killed even for the purpose of sacrifice to the Devas. By killing such animals sin is incurred.

# कृच्छ्रवतं नरः कुर्याद् गोवधे बुद्धिपूर्वके। अज्ञानादाचरेदर्धं व्रतं शङ्करशासनात्।। १३४।।

kṛcchūvratam naraḥ kuryād govadhe buddhipūrvake/ ajñānādācaredardham vratam śankaraśāsanāt//

अथ ज्ञानाज्ञानाकृतगोवधप्रायश्चित्तमाह कृच्छ्रेत्यादिना प्रिये इत्यन्तेन। ज्ञानपूर्वके गोवधे सित नरः कृच्छ्रव्रतं कुर्यात्। अज्ञानाद्गोवधे सित शङ्करशासनादधं व्रतमाचरेत् कुर्यात्।

If anyone knowingly kills a bull, then he shall do penance (as described below), and if he does so unknowingly he shall do half of such penance. This is the command of Śańkara.

## न केशवपनं कुर्यात् न नखच्छेदनं तथा। न क्षारयोगं वसने यावन्न व्रतमाचरेत्।। १३५।।

na keśavapanam kuryāt na nakhacchedanam tathā/ na kṣārayogam vasane yāvanna vratamācaret//

न केशेति। यावद व्रतं नाचरेत् तावत् केशवपनं केशानां मुण्डनं न कुर्यात् तथा नखच्छेदनं न कुर्यात् वसने वस्त्रे क्षारयोगं च न कुर्यात्।

not as regards the quality of food so much as the place where it is eaten, with whom it is eaten, and in whose presence it is eaten. Some consider that their food is polluted if another looks at is (Dṛṣṭi-doṣa); others deem their food to be polluted by being taken out of the cauka, or enclosed space, where it is cooked, and so forth. In the cases given there is no such Doṣa. Thus a Brāhmaṇa and Caṇḍāla going by the same boat may eat in it.

So long as the penance is not performed he shall not shave or pare his nails nor wear clean<sup>1</sup> raiments.

### उपवासैर्नयेत् मासं मासमेकं कणाशनैः। मासं भैक्षान्नमश्नीयात् कृच्छ्रव्रतमिदं शिवे।। १३६।।

upavāsairnayet māsam māsamekam kaṇāśanaiḥ/ māsam bhaikṣānnamaśnīyāt kṛcchūvratmidam śive//

ननु किं नाम कृच्छ्रव्रतमतस्तिन्नरूपयित उपवासैरित्यादिना। हे शिवे उपवासैर्मासमेकं नयेत् यापयेत्। मासमेकं कणाशनैर्नयेत्। मासमेकं च भैक्षान्नं भिक्षासम्पन्नमन्नमश्नीयात्। इदं कृच्छ्रव्रतं ज्ञेयम्।

Śivā! he should fast for a month, and should live on grains for another month, and should live eating food which he has begged during the third month. This is called Kṛcchra-Vrata².

### व्रतान्ते वापितशिराः कौलान् ज्ञातींश्च बान्धवान्। भोजयित्वा विमुक्तः स्याद् ज्ञानगोवधपातकात्।। १३७।।

vratānte vāpitsirāḥ kaulān jñātīṁsca bāndhavān/ bhojayitvā vimuktaḥ syād jñānagovadhapātakāt//

व्रतान्ते इति । व्रतान्ते व्रतसमाप्तौ वापितशिराः मुण्डितमस्तकः सन् कौलान् ज्ञातीन् सगोत्रांश्च भोजयित्वा ज्ञानगोवधपातकाज्जनो विमुक्तः स्यात्।

At the end of the penance,<sup>3</sup> he should shave his head and free himself from the sin of wilful killing of the bull by feasting Kaulas, relatives (Agnates), and Bāndhavas <sup>4</sup>.

### अपालनवधाद्गोश्च शुध्येदष्टोपवासतः। बाहुजाद्या विशुध्येयुः पादन्यूनक्रमात् प्रिये।। १३८।।

apālanavadhādgośca śudhyedaṣṭopavāsataḥ/bāhujādyā viśudhyeyuḥ pādanyūnakramāt priye//

अपालनेति। गोरपालनवधादरक्षणतो वधादष्येपवासेन शुध्येत्। हे प्रिये बाहुजाद्याः क्षत्रियादयः पादन्यूनक्रमाद्विशुध्येयुः। क्षत्रियादिभिः क्रमतः पादपादन्यूनं वृतं करणीयमिति भावः।

<sup>1.</sup> i.e., washed by any alkaline preparation (Kṣāra).

<sup>2.</sup> *i.e.*, expiatory rite, penance. Krcchra=attended with pain, painful and humiliating.

<sup>3.</sup> Vrata.

<sup>4.</sup> Cognates and connections.

If the death of a cow or bull is caused by want of care, the expiation is an eight days' fast for a Brāhmaṇas, and for a Kṣatriya and the (two other) inferior castes fasting for six, four, and two days respectively.

गजोष्ट्रमहिषाश्वांश्च हत्वा कौलिनि कामतः। उपवासैस्त्रिभिः शुध्येन्मानवः कृतिकिल्विषः।। १३९।।

gajostramahisāsvāmsca hatvā kaulini kāmataḥ/ upavāsaistribhiḥ sudhyenmānavaḥ kṛtakilviṣaḥ//

अथ गजोष्ट्रादिबधप्रायश्चित्तमाह गजोष्ट्रेत्यादिना। हे कौलिनि गजोष्ट्रमहिषाश्चान् बृहत्कायान् कामतो हत्वा कृतिकिल्विषो मानविश्विभिरुपवासै: शुध्येत्।

O Kaulinī! the sin of wilfully slaughtering an elephant or a camel, or a buffalo, or a horse is expiated by a three days' fast.

मृगमेषाजमार्जारान् निघ्नन्तुपवसेदहः। मयूरशुकहंसांश्च सज्योतिरशनं त्यजेत्।। १४०।।

mṛgameṣājamārjārān nighnannupavasedahaḥ/ mayūraśukahamsāmśca sajyotiraśanam tyajet//

अथ मृगमेषादिवधप्रायश्चित्तमाह मृगेत्यादिना। मृगमेषाजमार्जारान् हरिणाविच्छाग-विडालान् निघ्नन्नरोऽहरेकदिनमुपवसेत्। मयूरशुकहंसांश्च निघ्नन्नरो ज्योतिषा सूर्येण सह वर्त्तमानं सज्योतिर्दिनमशनं त्यजेत्। दिवसेऽशनं त्यजन्नस्तं याते सूर्ये भुञ्जीतेत्यर्थः। ''ज्योतिर्ना भास्करेऽग्नौ च क्लीबं भद्योत दृष्टिष्विति'' रुद्रः।

Expiation for killing a deer, sheep, goat, or a cat, is a fast for one whole day and a night, and one who has killed a peacock, a parrot, or a gander should abstain from food till sunset of the day on which the sin is committed.

> निहत्य सास्थिजन्तूंश्च नक्तमद्यात् निरामिषम्। निरस्थिजीविनो हत्वा मनस्तापेन शुद्ध्यित।। १४१।।

nihatya sāsthijantūmsca naktamadyāt nirāmiṣam/ nirasthijīvino hatvā manastāpena suddhyati//

अथ कृकलासाद्यस्थिमत्क्षुद्रजन्तून्निरस्थितजन्तूंश्च निघ्नतो नरस्य प्रायश्चित्तमाह निहत्येत्यादिना। निरस्थिसाहचर्यात् सास्थिजन्तूनस्थिमत: कृकलासादीन् क्षुद्रान् शरीरिणो निहत्य नक्तं रात्रौ निरामिषमामिषवर्जितमद्यात् भुञ्जीत। मयूरादिहननापेक्षया कृकला- सादिहनने प्रवृत्तेराधिक्यात्तद्धनननिमित्तकदण्डतः कृकलासादिहनननिमित्तकदण्डस्य गुरुत्वमवगन्तव्यम्। निरस्थिजीविनोऽस्थिरहितजन्तून् हत्वा मनस्तापेन शुध्यति।

If anyone kills any other inferior animal which possesses bones, he should live on vegetable food for a night. The killing of a boneless animal is expiated by repentance.

#### पशुमीनाण्डजान्निघ्नन् मृगयायां महीपतिः। न पापार्हो भवेद्देवि राज्ञो धर्मः सनातनः।। १४२।।

paśumīnāṇḍajānnighnan mṛgayāyām mahīpatiḥ/ na pāpārho bhaveddevi rājño dharmaḥ sanātanaḥ//

ननु मृगयायां मृगमीनादीन्निघ्नतो महीपालस्य मृगादिवधहेतुकं पापं भवेन्न वेति पृच्छन्तीं प्रत्याह पश्चित्यादिना। हे देवि पशुमीनाण्डजान् मृगव्याघ्रादिमत्स्यपिक्षणो मृगयायां निघ्नन् महीपितः पापाहीं न भवेत्। यतोऽयं राज्ञः सनातनो नित्यो धर्मो भवित।

There is no blame upon Kings who kill beasts, fish, and oviparous creatures when hunting; for hunting, O Devī! is an immemorial practice<sup>1</sup> among Kings.

### देवोद्देशं विना भद्रे हिंसां सर्वत्र वर्जयेत्। कृतायां वैधहिंसायां नरः पापैर्न लिप्यते।। १४३।।

devoddeśani vinā bhadre himsām sarvatra varjayet/ kṛtāyāni vaidhahimsāyām naraḥ pāpairna lipyate//

अथाऽवैधिहंसायाः पापजनकत्वादकर्त्तव्यत्वमाह देवेत्यर्धेन। हे भद्रे भद्रकारिणि देवोद्देश्यं कर्म विना सर्वत्र हिंसां वर्जयेत्। वैधिहंसायाः पापाजनकत्वात् कर्तव्यतामाह कृतायामित्याद्यर्धेन। वैधिहंसायां कृतायां सत्यां नरः पापैर्न लिप्यते।

Killing should always be avoided, O Gentle One! except if it be for the purpose of sacrifice to a Deva. The man who kills according to the injunctions sins not<sup>2</sup>.

संकल्पितव्रतापूर्त्तों देवनिर्माल्यलङ्घने।
अशुचौ देवतास्पर्शे गायत्रीजपमाचरेत्।। १४४।।
sankalpitavratāpūttaru devanirmālyalanghāne/
asucau devatāsparse gāyatrījapamācaret//

<sup>1.</sup> Sanātana-dharma.

<sup>2.</sup> That is, killing for the purpose of sacrifice is not sinful killing.

ननु सङ्कल्पितं व्रतमसमापयतो देवनिर्माल्यं लङ्घयतोऽशौचानपगमे देवता: स्पृशतश्च पुंस: कथं शुद्धिस्तत्राह सङ्कल्पितेत्यादिना। सङ्कल्पितव्रतापूर्त्तो सङ्कल्पितस्य व्रतस्या– ऽसमाप्तौ देवनिर्माल्यलङ्घने सित अशुचावशौचे देवतास्पर्शे च गायत्रीजपमाचरेत्।

Should a man be unable to complete a religious devotion<sup>1</sup> which he has undertaken, if he walks across the remnants after the worship of any Devatā, or if he touches an image of a Deva when he is unclean, then in all such cases he should recite the Gāyatrī.

### माता पिता ब्रह्मदाता महान्तो गुरवः स्मृताः। निन्दन्नेतान् वदन् क्रूरं शुध्येत् पञ्चोपवासतः।। १४५।।

mātā pitā brahmadātā mahānto guravaḥ smṛtāḥ/nindannetān vadan krūram śudhyet pañcopavāsataḥ//

अथ महतो गुरून्निरूपयंस्तान्निन्दतः क्रूरं ब्रुवतश्च पुंसः प्रायश्चित्तमाह मातेत्यादिना । माता जननी पिता जनको ब्रह्मदाता वेदाध्यापकश्चैते महान्तो गुरवः स्मृताः। एतान् महागुरून्निन्दन् क्रूरं वदंश्च नरः पञ्चोपवासतः शुध्येत्।

The father, the mother, and the giver<sup>2</sup> of the Brahma-mantra are the Mahā-gurus. He who speaks ill of, or towards, them, should, in order to purify himself, fast for five days.

### एवमन्यान् गुरून् कौलान् विप्रान् गर्हन्नपि प्रिये। सार्धद्वयोपवासेन मुक्तो भवति पातकात्।। १४६।।

evamanyān gurūn kaulān viprān garhannapi priye/ sārdhadvayopavāsena mukto bhavti pātakāt//

अथ मात्राद्यन्यगुरुकौलब्राह्मणनिन्दकानां प्रायश्चित्तमाह एविमत्यादिना। हे प्रिये एवमन्यान् मात्रादिभिन्नान् गुरून् कौलान् विप्रांश्च गर्हन्निन्दन् अपि वा क्रूरं वदंश्च नरः सार्धद्वयोपवासेन पातकात् मुक्तो भवति।

Similarly, O Beloved! if anyone speaks ill of other persons entitled to respect, Kaulas and Vipras, then he should purify himself by fasting two days and a half.

वित्तार्थी मानवो देशानखिलान् गन्तुमर्हति। निषिद्धकौलिकाचारं देशं शास्त्रमपि त्यजेत्।। १४७।।

<sup>1.</sup> Vrata.

<sup>2.</sup> i.e., the Preceptor who initiates one in the Brahma-Mantra.

vittārthī mānavo deśānakhilān gantumarhati/ niṣiddhakaulikācāraṁ deśaṁ śāstramapi tyajet//

अथ वित्तोद्देश्यकसर्वदेशगमनार्हस्यापि मानवस्य कौलाचाररिहतदेशाटनानर्हत्वमार्ह वित्तार्थीत्यादिना। वित्तार्थी मानवोऽखिलान् सर्वान् देशान् गन्तुमर्हति। निषिद्धः कौलिकानामाचारो यत्र तं देशं तादृशं शास्त्रमपि मानवस्त्यजेत्।

A man may for the acquisition of wealth go to any country, but he should avoid such countries and Śāstras as prohibit Kaulika rites.

# गच्छंस्तु स्वेच्छ्या देशे निषिद्धकुलवर्त्मनि। कुलधर्मात्पतेद्भयः शुध्येत् पूर्णाभिषेकतः।। १४८।।

gacchamstu svecchayā deśe niṣiddhakulavartmani/kuladharmātpatedbhūyaḥ śudhyet pūrṇābhiṣekataḥ//

अथ धनलोभेन निषिद्धकौलिकाचारं देशं गच्छतो नरस्य कुलधर्मात् पितत्त्वं पुनः पूर्णाभिषेकतः पूतत्वञ्चाह गच्छिन्तत्यादिना। निषिद्धकुलवर्त्मिन देशे स्वेच्छया गच्छंस्तु नरः कुलधर्मात् पतेत् भूः पुनः पूर्णाभिषेकतः शुध्येत्।

The man who of his own free-will goes to a country where the Kaula-dharma is prohibited falls from his status, and should be purified by Pūrṇābhiṣeka¹.

#### तपनोदयमारभ्य यामाष्टकमभोजनम्। उपवासः स विज्ञेयः प्रायश्चित्ते विधीयते।। १४९।।

tapanodayamārabhya yāmāṣṭakamabhojanam/ upavāsaḥ sa vijñeyaḥ prāyaścitte vidhīyate//

अथोक्ततत्तच्छलोकेप्वाकाङ्क्षितत्वादुपवासं निरूपयित तपनोदयमित्यादिना। तपनोदयं सूर्योदयमारभ्य यामाष्ट्यकं प्रहराष्ट्रकं यदभोजनं स उपवासो विज्ञेय:। प्रायश्चित्ते स विधीयते क्रियते।

In expiatory penance, that which is recognized as a fast is going without food for eight Yāmas² from sunrise.

पिबंस्तोयाञ्जलिञ्चैकं भक्षन्नपि समीरणम्। मानवः प्राणरक्षार्थं न भ्रश्येदुपवासतः।।१५०।।

<sup>1.</sup> Initiatory rite of a higher degree than Dīkṣā. The word literally means 'complete ablution'.

<sup>2.</sup> Yāma—eighth part of a day.

pibanistoyāñjaliñcaikam bhakṣannapi samīraṇam/ mānavaḥ prāṇarakṣārtham na bhraśyedupavāsataḥ//

अथ एकाञ्जलितोयपानेनोपवासस्याऽविनाशित्वं कथयन्नाह पिबन्निति। प्राणरक्षणार्थमेकं तोयाञ्जलिं पिबन् समीरणं वायुं चापि भक्षन्मानव: उपवासतो न भ्रश्येत् पतेत्। एकाञ्जलि तोयपानादुपवासो न विनश्येदिति तत्वम्।

The fast is, however, not broken should one drink a handful of water or enjoy the air<sup>1</sup> for the preservation of his life.

## उपवासासमर्थश्चेदुजा वा जरसाऽपि वा। तदा प्रत्युपवासञ्च भोजयेदद्वादश द्विजान्।।१५१।।

upavāsāsamarthaścedrujā vā jarasā'pi vā/ tadā pratyupavāsañca bhojayeddvādaśa dvijān//

अथ रोगादिनोपवासं कर्त्तुमशक्नुवता जनेन प्रत्युपवासं द्वादशब्राह्मणा भोजयितव्या इत्याह उपवासेत्यादिना। रुजा रोगेण वा जरसा जीर्णत्वेन वा चेद्यदि उपवासासमर्थो नरः स्यात् तदा प्रत्युपवासमुपवासं प्रति द्वादश द्विजान् ब्राह्मणान् भोजयेत्।

If one is unable, by reason of old age or disease, to fast, then, in lieu of each. day of fast, he should feast twelve Brāhmaṇas.

### परिनन्दां निजोत्कर्षं व्यसनायुक्तभाषणम्। अयुक्तं कर्म कुर्वाणो मनस्तापैर्विशुध्यति।। १५२।।

paranindām nijotkarṣam vyasanāyuktabhāṣaṇam/ ayuktam karma kurvāṇo manastāpairviśudhyati//

अथ परिनन्दानिजोत्कर्षादिकं कुर्वतः प्रायश्चित्तमाह परिनन्दा मित्यादिना। परस्यान्यस्य निन्दां निजोत्कर्षमात्मोत्कृष्यतां व्यसनायुक्तभाषणं परीवादादिसम्बद्धकथनम् अनुक्तमनुचित्तं कर्म च कुर्वाणो नरो मनस्तापैर्विशुध्यति।

The sins of speaking ill of others, self-laudation, evil habits,<sup>2</sup> impropriety in speech or action, should be expiated by repentance<sup>3</sup>.

<sup>1.</sup> *i.e.*, enjoy fresh air. During the fast, the person fasting should not leave the house.

<sup>2.</sup> Vyasana.

<sup>3.</sup> Manu says that this repentance should be accompanied by determination not to repeat the sin.

### अन्यानि यानि पापानि ज्ञानाज्ञानकृतान्यपि। नश्यन्ति जपनाद्देव्याः सावित्र्याः कौलभोजनात्।। १५३।।

anyāni yāni pāpāni jñānājñānakṛtānyapi/ naśyanti japanāddevyāḥ sāvitryāḥ kaulabhojanāt//

अथ ज्ञानाज्ञानकृतावशिष्यपापानां गायत्रीजपात् कौलानामशनाच्च विनाश इत्याह अन्यानीत्यादिना। ज्ञानाननाभ्यां कृतान्यन्यान्यपि यानि पापानि तानि सावित्र्याः सवितृदेवताकाया गायत्र्या देव्या जपनात् कौलानां भोजनाच्च नश्यन्ति।

All other sins, whether committed knowingly or unknowingly, are destroyed by repeating the Gāyatrī of the Devī and feeding the Kaulas.

#### सामान्यनियमान् पुंसां स्त्रीषु षण्डेषु योजयेत्। योषितां तु विशेषोऽयं पतिरेको महागुरुः।। १५४।।

sāmānyaniyamān pumsām strīsu sandesu yojayet/ yositām tu višeso'yam patireko mahāguruḥ//

अथ पुरुषाणां साधारणनियमाः स्त्रीषु नपुंसकेष्वपि योजयितव्या इत्याह सामान्येत्यादिना। पुंसां पुरुषाणां सामान्यनियमान् स्त्रीषु षण्डेषु नपुंसकेषु च योजयेत्। योषितां स्त्रीणान्तु पतिरेको महागुरुः स्मृतोऽयं विशेषः।

These general rules are applicable to men, women, and the sexless; the only difference is that in the case of the women the husband is their Mahā-guru.

महारोगान्विता ये च ये नराश्चिररोगिणः। स्वर्णदानेन पूताः स्युर्दैवे पैत्र्येऽधिकारिणः।। १५५।।

mahārogānvitā ye ca ye narāścirarogiṇaḥ/ svarṇadānena pūtāḥ syurdaive paitrye'dhikāriṇaḥ//

अथ कुष्ठादिमहारोगान्वितचिररोगिणोरिप सुवर्णदानेन पूतत्वसत्त्वाद्देविपतृ-कर्माधिकारित्वमाह महारोगेत्यादिना। ये नरा महारोगान्विता ये च चिररोगिणस्ते स्वर्णदानेन पूता: सन्तो दैवे पैत्र्ये च कर्मणि अधिकारिण: स्यु:।

Men who are suffering from very great disease and those who are always ailing become purified and entitled to perform rites relating to the Devas and the Pitrs by giving away gold.

> अपघातमृतेनापि दूषितं विद्युदग्निना। गृहं विशोधयेद्धोमैर्व्याहृत्या शतसंख्यकै:।। १५६।।

apaghātamṛtenāpi dūṣitani vidyudagninā/ gṛham viśodhayeddhomairvyāhṛtyā śatasankhyakaiḥ//

नन्वपघातमृतेन विद्युदिग्निना च दूषितस्य वेश्मनः कथं शुद्धिस्तत्राह अपघाते-त्यादिना। अपघातमृतेनापघातप्राप्तमृत्युना सर्पव्याघ्रोद्धन्धनादिमृतेनेति यावत्। विद्युदिग्निना चापि दूषितं गृहं व्याहत्या भूराद्यैः शतसंख्यकैर्हीमैर्विशोधयेत्।

A house which has been defiled by unnatural death, or which has been struck by lightning; should be purified by one hundred Vyāhṛti Homas.

#### वापीकूपतडागेषु सास्थ्तां शवनिरीक्षणात्। उद्धत्य कुणपं तेभ्यस्ततस्तान् परिशोधयेत्।।१५७।।

vāpīkūpatadāgeṣu sāsthnām śavanirīkṣaṇāt/ uddhṛtya kuṇapam tebhyastatastān pariśodhayet//

अथास्थिमज्जन्तुशवदूषितवापीकूपादीनां सामान्यतः शोधनमाह वापीत्यादिना। वापीकूतपद्यगेषु सास्थ्नामस्थिमतां शविनरीक्षणात् कुणपदर्शनात्तेभ्यो वाप्यादिभ्यः कुणपं शवमुद्धृत्य ततस्तान् वाप्यादीन् परिशोधयेत्।

If the dead body of an animal possessing bones be found in a lake, tank, or well, then it should be at once taken out, and the same should be purified.

### पूर्णाभिषेकमनुभिर्मन्त्रितैः शुद्धवारिभिः। पूर्णेस्त्रिसप्तकुम्भैस्तान् प्लावयेदिति शोधनम्।। १५८।।

pūrṇābhiṣekamanubhirmantritaiḥ śuddhavāribhiḥ/ pūrṇaistrisaptakumbhaistān plāvayediti śodhanam//

कथं शोधयेदित्याकाङ्क्षायां शोधनप्रकारमाह पूर्णेत्यादि। पूर्णाभिषेकमनुभिः पूर्णाभिषेकस्य मन्त्रैर्मन्त्रितैः शुद्धवारिभिः पवित्रजलैः पूर्णेस्त्रिसप्तकुम्भैरेकविंशतिघटैस्तान् वाप्यादीन् प्लावयेत् इति शोधनं अयं शोधनप्रकारः।

The method of purifying such places is as follows: Twenty-one jars of pure water should, after being consecrated with Pūrṇābhiṣeka Mantra, be poured into it.

यदि स्वल्पजलास्ते स्युः शवदुर्गन्धिदूषिताः। सपङ्कं सिललं सर्वमुद्धत्याप्लावयेतु तान्।।१५९।।

<sup>1.</sup> Vyāhṛti=Bhūḥ, Bhuvaḥ, Svaḥ.

yadi svalpajalāste syuḥ śavadurgandhidūṣitāḥ/ sapaṅkaṁ slilaṁ sarvamuddhṛtyāplāvayettu tān//

अथाल्पजलत्वगजिमतबहुजलत्वाभ्यां वाप्यादीनां भेदवत्त्वाच्छोधनिवशेषमाह यदीत्यादिना श्लोकद्वयेन। शवदुर्गन्धदूषितास्ते वाप्यादयो यदि स्वल्पजला: स्युस्तदा तेभ्य: सपङ्कं सर्वं सिललं जलमुद्धृत्योक्तप्रकारेण तानाप्लावयेत्।

If such places contain but a small quantity of water, and this has been polluted by the stench of the dead body, then they should be dewatered and the loose mud removed therefrom, and when this has been done, water should be poured in the manner described.

#### सन्ति भूरीणि तोयानि गजदध्नानि तेष च। शतकुम्भजलोद्धारैरभिषेकेण शोधयेत्।। १६०।।

santi bhūrīṇi toyāni gajadadhnāni teṣa ca/ śatakumbhajaloddhārairabhiṣekeṇa śodhayet//

सन्तीति। तेषु वाप्यादिषु चेत् यदि गजदघ्नानि हस्तिपरिमाणानि भूरीणि बहूनि तोयानि जलानि सन्ति तदा शतकुम्भजलोद्धारैरेकविंशतिकुम्भजलैरभिषेकेण च तान् शोधयेत्।

If they contain water of sufficient quantity to drown an elephant, then a hundred jars of water should be removed, and then consecrated water should be poured into them.

#### यद्येवं शोधिता न स्युर्मृतस्पृष्टजलाशयाः। अपेयसलिलास्तेषां प्रतिष्ठामपि नाचरेत्।।१६१।।

yadyevam śodhitā na syurmṛtaspṛṣṭajalāśayāḥ/ apeyasalilāsteṣām pratiṣṭhāmapi nācaret//

अथाशोधितवाप्यादीनामपेयजलत्वं प्रतिष्ठानर्हत्वञ्चाह यदीत्यादिना। मृतस्पृष्ट-जलशयाः शवस्पृष्टवाप्यादयो यद्येवं शोधिता न स्युस्तदा तेऽपेयसलिला भवन्ति। तेषामशोधितवाप्यादीनां प्रतिष्ठामपि नाऽऽचरेन्न कुर्यात्।

If not so purified, then the waters of the reservoirs polluted by the touch of the dead body become undrinkable, and the reservoir cannot be consecrated.

> स्नानमेषु जलैरेषां कुर्वन् कर्म वृथा भवेत्। दिनमेकं निराहारः शुध्येत् पञ्चामृताशनात्।। १६२।।

snānameṣu jalaireṣām kurvan karma vṛthā bhavet/dinamekam nirāhāraḥ śudhyet pañcāmṛtāśanāt//

अथाशोधितवाप्यादिजलै: स्नानादिकं कुर्वतो नरस्य प्रायश्चित्तं क्रियमाणस्य कर्मणो निष्फलत्वञ्चाह स्नानमित्यादिना। एष्वशोधितवाप्यादिषु स्नानं कुर्वन् तेषां च जलैरन्यच्च कर्म कुर्वन् नरो दिनमेकं निराहार: सन् पञ्चामृताशनात् शुध्येत्। क्रियमाणं च कर्म वृथा भवेत्।

Bathing in these reservoirs is useless,<sup>1</sup> and any rite performed with their waters becomes fruitless, and any person using the water for any purpose whatever should. remain without food for a day and take Pañcāmṛta<sup>2</sup> to purify himself.

याचकं धनिनं दृष्ट्वा वीरं युद्धपराङ्मुखम्। दूषकं कुलधर्माणां मद्यपाञ्च कुलस्त्रियम्।। १६३।। मित्रद्रोहकरं मर्त्यं स्वयं पापरतं बुधम्। पश्यन् सूर्यं स्मरन् विष्णुं सचेलः स्नानमाचरेत्।। १६४।।

yācakam dhaninam dṛṣṭvā vīram yuddhaparānmukham/ dūṣakam kuladharmāṇām madyapāñca kulastriyam// mitradrohakaram martyam svayam pāparatam budham/ paśyan sūryam smaran viṣṇum sacelaḥ snānamācaret//

अथ दृष्टधनिकयाचकयुद्धपराङ्मुखबीरादिकस्य पुंस: प्रायश्चित्तमाह याचक-मित्यादिश्लोकद्वयेन। याचकं भिक्षुकं धनिनं दृष्ट्वा तथा युद्धपराङ्मुखं रणविमुखं वीरं शूरं कुलधर्माणां दूषकं जनं कुलिस्त्रियञ्च मद्यपां मित्रद्रोहकरं मर्त्यं स्वयं पापरतं बुधं पण्डितं च दृष्ट्वा सूर्यं पश्यन् विष्णुं स्मरन्नर: सचेल: सवस्त्र: स्नानमाचरेत्।

Should anyone perchance see a wealthy, man who begs, a warrior averse to battle, a detractor of the Kula-dharma, a lady<sup>3</sup> of the family who drinks wine, a faithless friend, or a learned man addicted to sin,<sup>4</sup> then in any of these cases he should view the Sun, utter the name of Viṣṇu, and bathe in the clothes which he is wearing at the time.

<sup>1.</sup> i.e., does not purify.

<sup>2.</sup> The five nectars (see p. 543, note 1).

<sup>3.</sup> Kula-strī=the Brāhmī wives and their daughters.

<sup>4.</sup> Pāpa-rata.

#### खरकुक्कुटकोलांश्च विक्रीणन्तो द्विजातयः। नीचवृत्तिं चरन्तोऽपि शुध्येयुस्त्रिदिनव्रतात्।। १६५।।

kharakukkuṭakolāṁśca vikrīṇanto dvijātayaḥ/ nīcavṛttiṁ caranto'pi śudhyeyustridinavratāt//

ननु गर्दभादीन् विक्रीणतां नीचवृत्तिं च कुर्वतां द्विजानां कथं शुद्धिस्तत्राह खरेत्यादिना। खरकुक्कुटकोलान् गर्दभचरणायुधशूकरान् विक्रीणन्तो नीचवृत्तिञ्चापि चरन्तः कुर्वन्तो द्विजातयो ब्राह्मणास्त्रिदिनव्रतात् शुध्येयुः।

Men of the twice-born classes should, if they sell donkeys, fowls, or swine, or if they engage in any low pursuits, purify themselves by observing the three days' Vrata<sup>1</sup>.

#### दिनमेकं निराहारो द्वितीयं कणभोजनः। अपरन्तु नयेदद्धिस्त्रिदिनव्रतमम्बिके।। १६६।।

dinamekam nirāhāro dvitīyam kaṇabhojanaḥ/ aparantu nayedadbhistridinavratamambike//

ननु किं त्रिदिनव्रतमत आह दिनमित्यादि। निराहार: सन् दिनमेकं नयेत् यापयेत्। कणभोजन: सन् द्वितीयं दिनं नयेत्। अपरन्तु तृतीयं दिनन्तु अद्भिर्जलैर्नयेत्। हे अम्बिके त्रिदिनव्रतिमदं स्मृतम्।

The Tri-dina-vrata, O Ambikā! is thus performed: the first day is to be spent in fasting, the second day is to be spent in eating grain meals only, and the third in drinking water only.

#### गृहेऽनुद्धाटितद्वारेऽनाहूतः प्रविशन्नरः। वारितार्थप्रवक्ताऽपि पञ्चाहमशनं त्यजेत्।। १६७।।

gṛhe'nudghāṭitadvāre'nāhūtaḥ praviśannaraḥ/ vāritārthapravaktā'pi pañcāhamaśanaṁ tyajet//

अथ पिहितद्वारागारेऽाहूतस्यैव प्रविशतो वारितार्थं कथयतश्च प्रायश्चित्तमाह गृह इत्यादिना। अनुद्घाटितद्वारे रुद्धद्वारे गृहे अनाहूत एव प्रविशन्नरो वारितार्थप्रवक्ताऽपि वारितस्यार्थस्य प्रकथयितापि नर: पञ्चाहमशनं त्यजेत्।

The man who, without being asked, enters a room the door of which is closed, and one who speaks of things which he has

<sup>1.</sup> Tri-dina-vrata.

been asked to keep secret, should go without food for five days.

आगच्छतो गुरून् दृष्ट्वा नोत्तिष्ठेद्यो मदान्वितः। तथैव कुलशास्त्राणि शुध्येदेकोपवासतः।। १६८।।

āgacchato gurūn dṛṣṭvā nottiṣṭhedyo madānvitaḥ/tathaiva kulaśāstrāṇi śudhyedekopavāsataḥ//

अथागच्छतः पित्रादीन् कुलशास्त्राणि च समीक्ष्याऽनुत्तिष्ठतः पुंसः प्रायश्चित्तमाह आगच्छत इत्यादिना। आगच्छतो गुरून् पित्रादीन् तथैवागच्छन्ति कुलशास्त्राणि च दृष्ट्वा यो मदान्वितो नोत्तिष्ठेत् स एकोपवासतः शुध्येत्। मदान्वित इत्यनेन रोगादिनिमित्तक-याऽशक्तयाऽनुत्तिष्ठतस्तु न दोषभागित्वमिति ध्वनितम्।

The man who from pride fails to rise when he sees anyone worthy of veneration coming towards him,<sup>1</sup> or when he sees the Kula Scriptures being brought in, should go without food for a day in order to purify himself.

एतस्मिन् शाम्भवे शास्त्रे व्यक्तार्थपदबृहिते। कूटेनार्थं कल्पयन्तः पतिता यान्त्यधोगतिम्।। १६९।।

etasmin śāmbhave śāstre vyaktārthapadabṛṁhite/kūṭenārthaṁ kalpayantaḥ patitā yāntyadhogatim//

अधुना शम्भुप्रोक्तेऽस्मिन् शास्त्रे शब्दव्याजेनाऽर्थान्तरं कल्पयतां पतितत्वमधोगा-मित्वञ्चाह एतिस्मिन्नित्यादिना। व्यक्तार्थपदबृहिते विस्पष्टार्थपदवर्धिते शाम्भवे शम्भुप्रोक्ते एतिस्मिन् शास्त्रे कूटेन शब्दव्याजेनार्थं कल्पयन्तो नराः पतिताः सन्तोऽधोगितं यान्ति।

> मायानिश्चलयन्त्रेषु कैतवानृतराशिषु। अयोधने शैलशृङ्गे सीराङ्गे कूटमित्रयाम्। इत्यमर:।

In this Śāstra spoken by Śiva the meanings of the words used are plain; those who put far-fetched meanings upon them go the downward path.

इदं ते कथितं देवि सारात्सारं परात्परम्। इहामुत्रार्थदं धर्म्यं पावनं हितकारकम्।। १७०।।

idanı te kathitam devi sārātsāram parātparam/ihāmutrārthadam dharmyam pāvanam hitakārakam//

<sup>1.</sup> Such as the father and the like.

# ।। इति श्रीमहानिर्वाणतन्त्रे सर्वतन्त्रोत्तमोत्तमे सर्वधर्म्मनिर्णयसारे श्रीमदाद्यासदाशिवसंवादे स्वपरानिष्टजनकपापप्रायश्चित्तकथनं नाम

एकादशोल्लास:।। ११।।

// iti śrīmahānirvānatantre sarvatantrottamottame sarvadharmmanirnayasāre śrīmadādyāsadāśivasanvāde svaparānistajanakapāpaprāyaścittakathanani nāma ekādaśollāsah//

प्रकरणार्थम्पसंहरन्नाह इदिमत्यादिना। हे देवि सारात्सारं न्याय्यादिप न्याय्यं परात्परमुत्तमादप्युत्तमं इहामुत्रार्थदिमहलोके परलोके च फलदं धर्म्यं धर्मादनपेतं पावनं पावित्र्यकारकं हितकारणिमदं ते तुभ्यं कथितम्। "सारो बले स्थिरांशे च न्याय्ये क्लीबं वरे त्रिष्वित्यमरः''। ''अर्थोऽभिधेयरैवस्तु प्रयोजनिवृत्तिष्वित्यमरः''।

#### इति श्रीमहानिर्वाणतन्त्रटीकायाम् एकादशोल्लासः।

I have spoken to Thee, O Devī! of that which is the Essence of essences,1 of that which is above the most excellent, of that which conduces to the well-being (of men), in this world and the next, as also of that which is both purifying and beneficent and according to Dharma.

> End of the Eleventh Chapter, entitled " The Account of Expiatory Rites".

Which as Bhāratī says is "more reasonable than what is reasonable" 1. that is very reasonable or the essence of all reason.

# द्वादशोल्लासः CHAPTER XII THE ETERNAL DHARMA

श्रीसदाशिव उवाच

भूयस्ते कथयाम्याद्ये व्यवहारान् सनातनान्। यान् रक्षन् प्रविद्रज्ञाजा स्वच्छन्दं पालयेत् प्रजाः।। १।।

ओँ नमो ब्रह्मणे

śrīsadāśiva uvāca

bhūyaste kathayāmyādye vyavahārān sanātanān/ yān rakṣan pravidanrājā svacchandaṁ pālayet prajāḥ// oṁ namo brahmaṇe

इदानीं लोकशुभाकाङ्क्षया परमकारुणिको महादेव: सनातनव्यवहारान् पार्वतीं प्रति पुन: कथितुमारभते भूय इत्यादिना। हे आद्ये ते तुभ्यं तवाग्रे वा तान् सनातनान् शाश्वतान् व्यवहारान् भूय: पुनरहं कथयामि यान् व्यवहारान् रक्षन् पालयन् प्रविदन् प्रजानन् राजा स्वच्छन्दं स्वैरं प्रजा: पालयेद्रक्षेत्।

Śrī Sadāśiva said:

O Primordial One! I am speaking to Thee again of the everlasting laws, the which if a wise King follows he may easily rule his subjects.

नियमेन विना राज्ञो मानवा धनलोलुपाः। मिथस्ते विवदिष्यन्ति गुरुस्वजनबन्धुभिः।।२।।

niyamena vinā rājño mānavā dhanalolupāḥ/ mithaste vivadiṣyanti gurusvajanabandhubhiḥ// If Kings did not establish rules,<sup>1</sup> men in their covetousness would quarrel among themselves, even with their friends, relatives, and their superiors.

#### व्यतिष्ठन्ति तदा देवि स्वार्थिनो वित्तहेतवे। पापाश्रया भविष्यन्ति हिंसया च जिहीर्षया।। ३।।

vyatighnanti tadā devi svārthino vittahetave/ pāpāśrayā bhaviṣyanti hiṁsayā ca jihīrṣayā//

These self-seeking men, O Devī! would for the sake of wealth kill one another, and be full of sin by reason of their maliciousness and desire to thieve.

#### अतस्तेषां हितार्थाय नियमो धर्मसम्मतः। नियोज्यते यमाश्रित्य न भ्रश्येयुः शुभान्नराः।। ४।।

atasteṣām hitārthāya niyamo dharmasammataḥ/niyojyate yamāśritya na bhraśyeyuḥ śubhānnarāḥ//

महीपतेर्नियमस्याऽभावाद् द्रव्याभिलाषिणो मनुजाः पित्रादिभिः सार्धं मिथो विवादादिकं करिष्यन्ति तन्निराकरणाय लोकहिताकाङ्भः सदाशिवो नियमं विदधातीत्येवाह नियमेनेत्यादिना शुभान्नराः इत्यन्तेन श्लोकत्रयेण। हे देवि यतो राज्ञो नृपस्य नियमेन विना धनलोलुपाः वित्तविषयकलालसावन्तस्ते मानवा मनुष्या गुरुस्वजनबन्धुभिः साकं मिथो विवदिष्यन्ति तथा नियमाभावे स्वार्थिनो धनार्थिनस्ते वित्तहेतवे धनार्थं व्यतिध्नन्ति परस्परं हनिष्यन्ति जिहीर्षया वित्तहरणेच्छ्या हिंसया च पापाश्रया भविष्यन्ति। अतस्तेषां मानवानां हितार्थाय धर्मसम्मतः स नियमो मया नियोज्यते प्रवर्त्यते यं नियममाश्रित्य नराः शुभाद्भद्रात्र भ्रश्येयुर्न पतेयुः। व्यतिध्नन्तीत्यत्र वर्त्तमानसमीप्ये वर्त्तमानवद्वेति भविष्यति लट्।

It is therefore for their good that I am laying down the rules in accordance with Dharma,<sup>2</sup> by following which men will not swerve from the right (path).

### दण्डयेत् पापिनो राजा यथा पापापनुत्तये। तथैव विभजेद्दायान् नृणां सम्बन्धभेदतः।।५।।

daṇḍayet pāpino rājā yathā pāpāpanuttaye/ tathaiva vibhajeddāyān nṛṇāṁ sambandhabhedataḥ//

<sup>1.</sup> Niyama.

<sup>2.</sup> Dharma-sammata—in accordance with righteousness.

ननु यन्नियमाश्रयणान्मनुष्या भद्रान्नं भ्रश्येयु: कोऽसौ नियमस्तत्राह दण्डयेदित्या-दिना। यथा राजा नराधिप: पापापनुक्त्ये किल्बिषनाशाय पापिनो जनान् दण्डयेत्तथैव नृणां मनुष्याणां सम्बन्धभेदतो दायान् विभवान् विभजेत् विभक्तान् कुर्यात्। ''दायो दाने धने पुंसि वाच्यलिङ्गस्तु दातिर''।

As the King should punish the wicked for the removal of their sins, so should he also divide the inheritance according to the relationship.

#### सम्बन्धो द्विविधो ज्ञेयो विवाहाज्जन्मनस्तथा। तत्रौद्वाहिकसम्बन्धादपरो बलवत्तरः।। ६।।

sambandho dvividho jñeyo vivāhājjanmanastathā/ tatraudvāhikasambandhādaparo balavattaraḥ//

अथोद्वाहजननाभ्यां दायविभागोपयोगिनः सम्बन्धस्य द्वैविध्यं भाषमाणो महादेवस्तत्र वैवाहिकसम्बन्धतो जननसम्बन्धस्य प्राबल्यं प्रतिपादयित सम्बन्ध इत्यादिना। विवाहात्तथा जन्मनः उत्पत्तेः सम्बन्धो द्विविधो द्विप्रकारको ज्ञेयो बोद्धव्यः। तत्र तयोः सम्बन्धयोरौद्वादिकसम्बन्धादपरो जन्मसम्बन्धो बलवत्तरो ज्ञेयः।

Relationship is of two kinds—by marriage and by birth; of these, relationship by birth is stronger than relationship by marriage.

### दाये तूर्ध्वतनाज्ज्यायान् सम्बन्धोऽधस्तनः शिवे। अध ऊर्ध्वक्रमादत्र पुमान् मुख्यतरः स्मृतः।। ७।।

dāye tūrdhvatanājjyāyān sambandho'dhastanaḥ śive/adha ūrdhvakramādatra pumān mukhyataraḥ smṛtaḥ//

दायहरणे उर्ध्वतनसम्बन्धतोऽधोभवस्यैव सम्बन्धस्य ज्येष्ठत्वमधऊर्ध्वक्रमतो योषिद्भ्यः पुरुषस्यैव प्रधानतरत्वं चाह दाये त्वित्यादिना। हे शिवे दाये तु धने तूर्ध्वतनादूर्ध्वभवात् सम्बन्धादधस्तनोऽधोभवः सम्बन्धो ज्यायान् श्रेष्ठः स्मृतः। तुशब्देनाऽभिवादनादावधस्तनात् सम्बन्धादूर्ध्वतनस्यैव सम्बन्धस्य ज्यायस्त्विमिति ध्वनितम्। अत्र दायहरणेऽधऊर्ध्वक्रमात् स्त्रीतः पुमान् पुरुषो मुख्यतरः प्रधानतरः स्मृतः।

In inheritance, O Śivā! descendants have a stronger claim then ascendants, and in this order of descendants and ascendants the males are better qualified for inheritance than females.

### तत्रापि सन्निकर्षेण सम्बन्धी दायमर्हति। अनेन विधिना धीरा विभजेयुः क्रमाद्धनम्।।८।।

tatrāpi sannikarṣeṇa sambandhī dāyamarhati/anena vidhinā dhīrā vibhajeyuḥ kramāddhanam//

नन्वासन्नानासन्नयोर्मध्यं कतरस्य दायार्हत्वं स्यात् तत्राह तत्रापीति। तत्रापि मुख्यतरेषु पुंसिव सिन्नकर्षेण सान्निध्येन सम्बन्धी दायमर्हति धनार्हो भवति। अनेन पूर्वोक्तेन विधिना धीरा मनीषिणो धनं क्रमाद्विभजेयुर्वण्टयेयुः।

But among these, again, the proximate relation is entitled to the inheritance; the wise ones should divide the property according to this rule and in this order.

#### मृतस्य पुत्रे पौत्रे च कन्यासु पितिर स्थिते। भार्यायामपि दायार्हः पुत्र एव न चापरः।। ९।।

mṛtasya putre pautre ca kanyāsu pitari sthite/bhāryāyāmapi dāyārhaḥ putra eva na cāparaḥ//

ननु प्राप्तपञ्चत्वस्य पुंसो विद्यमानानां पत्नीकन्यानां ताततनयपौत्राणाञ्च मध्ये कतमस्य तद्धनग्राहकत्वमत् आह मृतस्येत्यादिना । मृतस्य मानवस्य पुत्रे पौत्रे पितिर च स्थिते कन्यास्वात्मजासु च स्थितासु भार्यायां पत्न्यामपि स्थितायां सन्निकृष्टत्वात् पुंस्त्वेन मुख्यतरत्वादधोभवत्वेन ज्यायस्वाच्च पुत्र एव दायार्हः स्यान्न चापरस्तद्भिनः पौत्रादिर्दायार्हः । पौत्रस्य पुत्रतो विप्रकृष्टत्वात् भार्यायाः कन्यानां च स्त्रीत्वेनाऽप्रधानत्वात् पितुश्चोर्ध्वभवत्वेनाऽज्यायस्त्वाद्दायार्हत्वं नेत्यर्थः ।

If the deceased leaves son, son's son, daughters, father and wife, then the son is entitled to the whole of the inheritance, and not any of the others.

### बहवस्तनया यत्र सर्वे तत्र समांशिनः। ज्येष्ठे राज्याधिकारित्वं तत्तु वंशानुसारतः।। १०।।

bahavastanayā yatra sarve tatra samāmsinaļ/ jyesthe rājyādhikāritvam tattu vamsānusārataļ//

ननु बहुपुत्रस्य प्रमीतस्य पृथ्वीपतेः स्थावरस्थावरेतरद्रव्येषु सर्वेषामात्मजानां समांशहारित्वं न्यूनाधिकांशहारित्वं वेत्यत आह वहव इत्यादिना। राज्ञो यत्र स्थावरे जङ्गमे वापि द्रव्ये बहवः तनयाः पुत्रा भागार्हास्तत्र सर्वे समांशिनस्तुल्यभागिनः स्युः नतु न्यूनाधिकांशिन इत्यर्थः। ननु महीपतेर्ज्येष्ठ एवाऽऽत्मजे प्रायशो राज्याधिकारित्वं

श्रूयते दृश्यते च तत् कथमुच्यते सर्वे तत्र समांशिन इत्यत आह ज्येष्ठ इत्यादि। ज्येष्ठे राज्ञः पुत्रे यद्राज्याधिकारित्वं तत्तु वंशानुसारतो ज्ञेयम्। वंशे यदि ज्येष्ठ एव राजपुत्रो राज्यं लभमानो भवेत्तदा तिस्मन्नेव राज्याधिकारित्वम्। अन्येषां ग्रासाच्छादनभाजनत्वम्। अन्यथा तु पृथ्व्यादिकं सकलं द्रविणं विभज्य सर्वे गृह्णीयुरिति भावः।

If there are several sons, they are all entitled to equal shares. (In the case of a King) the kingdom goes to the eldest son, but that is in accordance to the custom of the family<sup>1</sup>.

#### ऋणं यत् पैतृकं तच्च शोधयेत् पैतृकैर्धनै:। तस्मिन् स्थिते विभागार्हं न भवेत् पैतृकं वसु।। ११।।

ṛṇam yat paitṛkam tacca śodhayet paitṛkairdhanaiḥ/ tasmin sthite vibhāgārham na bhavet paitṛkam vasu//

पैतृकमृणं दत्त्वाऽवशिष्टं पितृद्रव्यं भ्रातृभिर्विक्तव्यमित्याहऋणमित्यादिना। पैतृकं पितृसम्बन्धि यदृणं तत् पैतृकै: पितृसम्बन्धिभिर्धनै: शोधयेत्। तस्मिन्नृणे स्थिते सित पैतृकं वसु धनं विभागार्हं वण्टनयोग्यं न भवेत्।

If there be any paternal debt which should be paid out of the paternal property, such property should not be divided<sup>2</sup>.

### विभज्य यदि गृह्णीयुर्विभवं पैतृकं नराः। तेभ्यस्तद्धनमाहृत्य पितृणं दापयेन्नृपः।। १२।।

vibhajya ydi gṛhṇīyurvibhavam paitṛkam narāḥ/ tebhyastaddhanamāhṛtya pitṛṇam dāpayennṛpaḥ//

पैतृकमृणमशोधियत्वैव विभज्य गृहीतातद्रव्यैर्मर्त्येर्नराधिपस्तदृणं दापयेदित्याह विभज्येत्यादिना। पैतृकं विभवं धनं विभज्य नरा यदि गृह्णीयुस्तदा तेभ्यो नरेभ्यस्तत् पैतृकं धनमाहत्य गृहीत्वा नृपो राजा पितृणं तातसम्बन्धि ऋणं तैर्दापयेत्।

If men should divide and take paternal property, then the King should take it from them, and discharge the paternal debt.

यथा स्वकृतपापेन निरयं यान्ति मानवाः। ऋणेनापि तथा बद्धः स्वयमेव न चापरः।। १३।।

yathā svakṛtapāpena nirayam yānti mānavāḥ/rṇenāpi tathā baddhaḥ svayameva na cāparaḥ//

<sup>1.</sup> Primogeniture is a family custom. (Bhāratī).

<sup>2.</sup> *i.e.*, until the debt is paid.

ऋणानपयने ऋणग्रहीतुरेव सदृष्यन्तं तद्दोषभागित्वमाह यथेत्यादिना। यथा स्वकृतपापेन मानवा नरा निरयं नरकं यान्ति तथा ऋणेनापि स्वयमेव बद्धो भवति न चापरस्तदन्य: कश्चन बद्धो भवेत्।

As men go to hell by reason of their own sins, so they are bound by their individually incurred debts, and others are not.

#### साधारणं धनं यच्च स्थावरं स्थावरेतरम्। अंशिनः प्राप्तुमर्हन्ति स्वं स्वमंशं विभागतः।। १४।।

sādhāraṇam dhanam yacca sthāvaram sthāvaretaram/amśinah prāptumarhanti svam svamamśam vibhāgatah//

सामान्ये स्थावरे जङ्गमे च द्रव्ये सर्वेषामेव दायादानां तुल्यांशग्राहकत्विमत्याह साधारणिमत्यादिना। स्थावरं स्थवरेतरं जङ्गमं च यत् साधारणं सामान्यं धनं तत्र विभागतः सर्वे अशिनः स्वं स्वमंशं प्राप्तुं लब्धुमर्हन्ति योग्या भवन्ति।

Whatever general property there may be, either immovable or of other kinds, sharers shall get the same according to their respective shares.

### अंशिनां सम्मतावेव विभागः परिसिध्यति। तेषामसम्मतौ राजा समदृष्ट्यांशमाचरेत्।। १५।।

amśinām sanımatāveva vibhāgalı parisidhyati/ teṣāmasammatau rājā samadṛṣṭyāmśamācaret//

सर्वेषामंशिकानां मिथ: सम्मतौ सत्यामेव विभागस्य संसिद्धिः स्यादित्याह अंशिनामित्याद्यर्धेन। अंशिनां भागग्राहकाणां सम्मतावेव सत्यां विभागः परिसिध्यति। निष्पद्यते न त्वन्यथा। ननु पैतृकद्रव्यविभागे सर्वेषां दायादानां सम्मतेरभावे कथं विभागो भवेत्तत्राह तेषामित्यादिना। तेषामंशिनामसम्मतौ सत्यां राजा समदृष्ट्या तुल्यदृष्ट्या अंशं विभागमाचरेत् कुर्यात्।

The division is complete on the co-partners agreeing to it. If they do not agree, then the King should divide it impartially.

### स्थावरस्य चरस्यापि विभागानर्हवस्तुनः। मूल्यं वा तदुपस्वत्वमंशिनां विभजेन्नृपः।। १६।।

sthāvarasya carasyāpi vibhāgānarhavastunaḥ/ mūlyam vā tadupasvatvamamsinām vibhajennṛpaḥ// ननु विभागायोग्यस्य स्थावरादेर्वस्तुन: कथं विभाग: स्यादत आह स्थावरस्ये- त्यादिना। स्थावरस्य चरस्य जङ्गमस्यापि विभागानर्हवस्तुनो विभाजनायोग्यस्य पदार्थस्य मूल्यमथवा तदुपस्वत्वं तदितिरक्तं तत्र एवोपजातं द्रव्यं नृपो राजा अंशिनां दायादानां विभजेत् तेभ्यो दापयितं विभक्तं कुर्यात्। अंशिनामिति ''सम्प्रदानस्य शेषत्वेन विवक्षितत्वात् षष्ठी शेषे'' इति षष्ठी।

The King should divide the value or profits of property which is incapable of division, whether the same be immovable or movable.

#### विभक्तेऽपि धने यस्तु स्वीयांशं प्रतिपादयेत्। पुनर्विभज्य तद्द्रव्यमप्राप्तांशाय दापयेत्।। १७।।

vibhakte'pi dhane yastu svīyāmsam pratipādayet/punarvibhajya taddravyamaprāptāmsāya dāpayet//

अथांशिभिर्विभज्य गृहीतेष्विप द्रव्येषु स्वकीयं भागं साक्षिभिर्नृपस्याग्रे ज्ञापयते मानवाय राजा पुनस्तानि द्रव्याणि विभज्य तैर्दापयेदित्याह विभक्तेऽपीत्यादिना। विभक्तेऽपि विण्टतेऽपि धने यस्तु मनुष्य: स्वीयांशमात्मीयं भागं प्रतिपादयेन्नृपस्याग्रे साक्षिभिर्बोधयेत् तस्मै अप्राप्तांशाय मनुष्याय पुनस्तत् द्रव्यं विभज्य नृपो दायादैर्दापयेत्।

If a man proves his right to a share after the property is divided, then the King should divide the property over again, and give the person entitled his share.

#### कृते विभागे द्रव्याणामंशिनां सम्मतौ शिवे। पुनर्विवादयंस्तत्र शास्यो भवति भूभृत:।। १८।।

kṛte vibhāge dravyāṇāmaniśinām sammatau śive/ punarvivādayamstatra śāsyo bhavati bhūbhṛtaḥ//

सर्वेषां दायादानां सम्मतौ सत्यां द्रव्यविभागे जाते पुनस्तत्र विवादं कुर्वन्नरो महीपालेन शासनीयो भवेदित्याह कृत इत्यादिना। हे शिवे अंशिनां सम्मतौ सत्यां द्रव्याणां विभागे कृते सित पुनस्तत्र द्रव्यविभागे विवादयन् विवादं कुर्वन्नरो भूभृतो राज्ञ: शास्य: शासनीयो भवित।

O Śivā! the King should punish the man who, after property is once divided by the consent of the co-partners, quarrels again with respect to it.

स्थिते प्रेतस्य पौत्रे च भार्यायाञ्च पितर्यपि। पौत्र एव धनार्हः स्यादधस्ताज्जन्मगौरवात्।। १९।। sthite pretasya pautre ca bhāryāyāñca pitaryapi/pautra eva dhanārhaḥ syādadhastājjanmagauravāt//

ननु प्रमीतस्य मानवस्य विद्यमानां तातभार्यापौत्राणां मध्ये कस्य तद्धनभागित्वमत आह स्थिते इत्यादिना। प्रेतस्य मृतस्य मनुष्यस्य पौत्रे पितिर चापि स्थिते भार्यायां च स्थितायामधस्ताज्जन्मं येषां तेषां गौरवाद्गुरुत्वाद्धेतो: पौत्र एव धनार्हो धनयोग्य: स्यात्।

If the deceased dies leaving behind him son's son, wife, and father, then the son's son is entitled to the property by reason of his being a descendant<sup>1</sup>.

#### अपुत्रस्य स्थिते ताते सोदरे च पितामहे। जन्मतः सन्निकर्षेण पितैवाऽस्य धनं हरेत्।। २०।।

aputrasya sthite tāte sodare ca pitāmahe/ janmataḥ sannikarṣeṇa pitaivā'sya dhanam haret//

नन्वपुत्रस्य मृतस्य पुंसो वर्तमानानां जनकपितामहसमानोदर्याणां मध्ये कतमस्य तद्वित्तहारित्वमत आह अपुत्रस्येत्यादिना। अपुत्रस्य मृतस्य जनस्य ताते पितिर सोदरे भ्रातिर पितामहे च स्थिते सित जन्मनः सिन्नकर्षेण सान्निध्येन हेतुनाऽस्याऽपुत्रस्य धनं पितैव हरेत् गृह्णीयात्।

If the childless man leaves (surviving him) father, brother, and father's father, then the father inherits the property by reason of the closeness of consanguinity.

### विद्यमानासु कन्यासु सिन्नकृष्टास्विप प्रिये। मृतस्य पौत्रो धनभाक् यतो मुख्यतरः पुमान्।। २१।।

vidyamānāsu kanyāsu sannikṛṣṭāsvapi priye/ mṛtasya pautro dhanabhāk yato mukhyataraḥ pumān//

स्वर्यातुरपुत्रस्यासन्नतरास्विप कन्यासु स्थितासु पुंसः प्रधानतरत्वात् पौत्रस्यैव धनभागित्विमत्याह विद्यमानास्वित्यादिना। हे प्रिये मृतस्य पुरुषस्य विद्यमानासु सिन्नकृष्ट्यस्वासनास्विप कन्यासु यतः पुमान् पुरुषो मुख्यतरः प्रधानतरो भवेदतः पौत्र एव धनभाग् भवेत्।

Beloved! if the deceased leaves daughters (surviving him),

Adhastāt janma-gauravāt. Adhaḥ=lower, Janma-gaurava=gravity, weight, or pride of birth. Literally, by the weight of his posterior birth—that is, property primarily descends.

although they are closer to him, yet the grandsons (sons' sons) are entitled to his property, because the rights of the male are prior<sup>1</sup>.

### धन मृतेन पुत्रेण पौत्रं याति पितामहात्। अतोऽत्र गीयते लोकैः पुत्ररूपः स्वयं पिता।। २२।।

dhana mṛtena putreṇa pautram yāti pitāmahāt/ ato'tra gīyate lokaili putrarūpaḥ svayam pitā//

अधुना पितुरेव सहेतुकं पुत्ररूपत्वं व्याहरन् पुत्रहीनस्य मृतस्य पुंसः पोत्रस्यैव धनाधिकारित्वमनुवदित धनिमत्यादिना। यतो धनं पितामहात् सकाशन्मृतेन पुत्रेण पौत्रं याति गच्छित अतोऽत्र संसारे लोकैर्जनैः पिता स्वयं पुत्ररूप इति गीयते शब्द्यते।

From the grandfather the property goes to the grandson by the deceased son, and thus it is that men proclaim that the father's self is in the image of the son.

#### औद्वाहिकेऽपि सम्बन्धे ब्राह्मी भार्या वरीयसी। अपुत्रस्य हरेद्रिक्थं पत्युर्देहार्धहारिणी।। २३।।

audvāhike'pi sambandhe brāhmī bhāryā varīyasī/ aputrasya haredriktham patyurdehārdhahāriṇī//

इदानीं ब्राह्मीशैव्योर्भार्ययोर्मध्ये ब्राह्मचेवातिश्रेष्ठा पुत्ररिहतस्य मृतस्य पत्युर्वित्तस्य ग्राहिका चेत्याह औद्वाहिकेऽपीत्यादिना। औद्वाहिकेऽपि विवाहिनिमित्तकेऽपि सम्बन्धे ब्राह्मी वेदोक्तविधिना परिणीता भार्या शैवीभार्याया वरीयस्यितवरा भवेत्। पत्युः स्वामिनो यतो देहार्धहारिणी स्यादतो ब्राह्मचेव भार्याऽपुत्रस्य पुत्रहीनस्य मृतस्य पत्युः रिक्थं धनं हरेत्। अपुत्रस्येत्युपलक्षणं पुत्रपौत्रादिरिहतस्य। ''वरीयांस्तूरुवरयोरित्यमरः''। ''रिक्थमृक्थं धनं वस्वित्यमरः''।

In marital relationship, the Brāhmī wife is the superior, and the sonless man's property should go to the wife, who is half his body<sup>2</sup>.

#### पतिपुत्रविहीना तु सम्प्राप्य स्वामिनो धनम्। नैव दातुं न विक्रेतुं समर्था स्वधनं विना।। २४।।

patiputravihīnā tu samprāpya svāmino dhanam/ naiva dātum na vikretum samarthā svadhanam vinā//

<sup>1.</sup> Mukhya-tara.

Dehādha-dhāriṇī, Ardhāṅginī.

अथ स्वामिपुत्राभ्यां रहिता स्त्री लब्धभर्त्तृविभवा सती तद्दानविक्रयौ कर्तुं न शक्नोतीत्याह पतिपुत्रेत्यादिना। पतिपुत्रविहीना स्त्री स्वामिनो धनं सम्प्राप्य लब्ध्वा नैव तद्दातुं न च विक्रेतुं समर्था शक्ता भवेत् परन्तु स्वधनं विना। स्वकीयं तु धनं दातुं विक्रेतुं शक्नोतीत्यर्थ:।

The sonless widow, however, is not competent to sell or give away property inherited from her husband, except what is her own<sup>1</sup> by her own right.

#### पितृभिः श्रशुरैर्वापि दत्तं यद्धर्मसम्मतम्। स्वकृत्योपार्जितं यच्च स्त्रीधनं तत् प्रकीर्तितम्।। २५।।

pitṛbhiḥ śvaśurairvāpi dattam yaddharmasammatam/ svakṛtyopārjitam yacca strīdhanam tat prakīrtitam//

ननु किं नाम स्त्रीधनमत आह पितृभिरित्यादिना। बहुवचनस्य बहूपलक्षकत्वात् पितृभिर्जनकादिभि: श्वशुरै: पितिपित्रादिभिर्वा धर्मसम्मतं यद्धनं दत्तं यच्च स्वकृत्या स्वीयया शिल्पादिक्रिययोपार्जितं तत् स्त्रीधनं प्रकीर्तितं कथितम्।

Anything given by the fathers and fathers-in-law approved by Dharma, whatever is earned by her personal efforts, is to be recognised as Woman's Property<sup>2</sup>.

#### तस्यां मृतायां रिक्थं तत् पुनः स्वामिपदं व्रजेत्। तदासन्ततरो रिक्थमध ऊर्ध्वक्रमाद्धरेत्।। २६।।

tasyām mṛtāyām riktham tat punaḥ svāmipadam vrajet/ tadāsannataro rikthamadha ūrdhvakramāddharet//

ननु सम्प्राप्तस्वामिवित्ताया योषितो मृतौ सत्यां कस्य तद्वित्तहारितेत्यत आह तस्यामित्यादिना। तस्यां सम्प्राप्तस्वामिधनायां स्त्रियां मृतायां सत्यां तद्विक्यं धनं पुनः स्वामिपदं व्रजेद्गच्छेत्। स्वामिपदगतं च तद्विक्यमध-ऊर्ध्वक्रमात्तदासन्तरः स्वामिनो-ऽतिसन्निकृष्टो जनो हरेत्। एतत्तु सामान्यत उक्तं विशेषतस्त्वग्रे वक्ष्यते।

On her death it goes to the husband, and to his heirs according to the grades of descendants and ancestors.

मृते पत्यौ स्वधर्मेण पतिबन्धुवशे स्थिता। तदभावे पितृबन्धोस्तिष्ठन्ती दायमर्हति।। २७।।

<sup>1.</sup> Sva-dhana.

<sup>2.</sup> Strī-dhana: Earned by artistic skill and the like.

mṛte patyau svadharmeṇa patibandhuvaśe sthitā/ tadabhāve pitṛbandhostiṣṭhantī dāyamarhati//

भर्तृर्मरणे सित भर्त्रादिबान्धववशे स्वधर्मेण तिष्ठन्त्येव स्त्री स्वामिनो दायमर्हतीत्याह मृते इत्यादिना। पत्यौ स्वामिनि मृते सित पतिबन्धवशे स्वधर्मेण स्थिता तदभावे पतिबन्ध्वभावे पितृबन्धोर्वशे तिष्ठन्ती स्त्री दायं पत्युर्धनमर्हति।

If the woman remains faithful to her Dharma, and lives under the control of the relations of her husband, and in their absence under the control of her father's relations, then only is she entitled to inherit.

### शङ्कितव्यभिचाराऽपि न पत्युर्दायभागिनी। लभते जीवनं मात्रं भर्तृर्विभवहारिण:।। २८।।

śankitavyabhicārā'pi na patyurdāyabhāginī/ labhate jīvanam mātram bhartṛrvibhavahāriṇaḥ//

शङ्कितव्यभिचारा नारी तु ग्रासाच्छादनमात्रभागिनी न तु स्वामिधनभागिनीत्याह शङ्कितेत्यादिना। शङ्कितव्यभिचाराऽपि स्त्री पत्युर्दायभागिनी न भवति किन्तु भर्तृर्विभवहारिण: पुरुषाज्जीवनं मात्रं जीवनमेव लभते प्राप्नोति। अपीति वदता सदाशिवेन प्रकटितव्यभिचाराया नार्या नितरामेव भर्तृदायभाजनत्वं नेति सूचितम्। जीव्यते येनाऽन्नादिना तज्जीवनम् ''करणाधिकरणयोश्चेति'' करणे ल्युट्। ''मात्रं कात्स्न्ये–ऽवधारणे'' इत्यमर:।

If a woman be even suspected of irregular conduct<sup>1</sup> she is not entitled to inherit the husband's property. She is merely entitled to a living allowance from the heirs of her husband.

## बह्न्यश्चेद्वनितास्तस्य स्वर्यातुर्धर्मतत्पराः। भजेरन् स्वामिनो वित्तं समांशेन शुचिस्मिते।। २९।।

bahvyaścedvanitāstasya svaryāturdharmatatparāḥ/bhajeran svāmino vittam samāmsena sucismite//

प्रेतस्य धर्मपरायणा बह्व्यो भार्याश्चेत् सर्वा: स्वामिनो द्रव्यं विभज्य गृह्णीयुरित्याह बह्वय इत्यादिना। हे शुचिस्मिते शुभ्रेषद्धासे पवित्रेषद्धासे वा। तस्य स्वर्यातु: स्वर्गगामिन:

Apparently refers to the case of a woman who has a bad general reputation though wrong conduct may not in any particular case be proved against her.

पुंसो धर्मतत्परा: पुण्यपरायणाश्चेद्यदि बह्वयो वनिता: स्त्रिय: स्युस्तदा सर्वास्ता: स्वामिनो वित्तं समांशेन तुल्यभागेन भजेरन् सेवेरन्।

If the man who has died<sup>1</sup> has many wives, all of whom are pious, then, O Thou of pure Smiles! they are entitled to the husband's property in equal shares.

पत्युर्धनहरायाश्च मृतौ भर्तृसुतास्थितौ। पुनः स्वामिपदं गत्वा धनं दुहितरं व्रजेत्।। ३०।।

patyurdhanaharāyāśca mṛtau bhartṛsutāsthitau/ punaḥ svāmipadam gatvā dhanam duhitaram vrajet//

लब्धभर्तृवित्ताया विनताया मरणे सित तिद्वतं पुनस्तत्स्वामिनं प्राप्य ततश्च तत्तनयां गच्छेदित्याह पत्युरित्यादिना। पत्युर्धनहरायाः स्वामिनो वित्तहारिण्याः स्त्रियाः मृतौ भर्तृः सुतायाः स्थितौ च सत्यां धनं पुनस्तत्स्वामिपदं गत्वा दुहितरं तत्सुतां व्रजेद्गच्छेत्। भर्तृसुतेतिव्याहरन्महादेवः क्रोतादिसुतां तद्धनं न गच्छेदिति सूचयाञ्चक्रे।

If the woman who inherits her husband's property dies leaving daughters, then the property is taken to have gone back to the husband<sup>2</sup> and from him to the daughter.

#### एवं स्थितायां कन्यायां रिक्थं पुत्रवधूगतम्। तन्मृतौ स्वामिनं प्राप्यं श्रशुरात्तत्सुतामियात्।। ३१।।

evam sthitāyām kanyāyām riktham putravadhūgatam/ tanmṛtau svāminam prāpyam śvaśurāttatsutāmiyāt//

गृहीतपितद्रव्याया नार्या मृतौ सत्यां तद्द्रव्यं भर्तृगतं ततः श्वशुरगतं च सत् श्वशुरकन्यां यायादित्याह एविमत्यादिना। एवमनेन प्रकारेण कन्यायां स्थितायां सत्यां पुत्रवधूगतं रिक्थं धनं तन्मृते पुत्रवधूमरणे सित स्वामिनं तद्भतारं प्राप्य पुनः श्वशुरं प्राप्य श्वशुराच्च तत्सुतां श्वशुरतनयामियाद्गच्छेत्। तन्मृते इत्यत्र ''नपुंसके भावे क'' इति सूत्रेण भावे क प्रत्ययः। एतच्च भर्तृदुहित्रादिभ्रात्रीयपर्यन्ताभावे बोद्धव्यम्।

In this way if there is a daughter and the property goes to the son's widow, then, on the death of the latter, it will go back to the husband, and from the father-in-law descend to the daughter of the latter.

1. Literally, who has gone to heaven.

<sup>2.</sup> Literally, "goes back to the husband"—i.e., the daughters take as heirs of their father, and not of their mother.

### तथा पितामहे सत्त्वे वित्तं मातृगतं शिवे। तस्यां मृतायां पुत्रेण भर्त्रा श्वशुरगम्भवेत्।। ३२।।

tathā pitāmahe sattve vittam mātṛgatam śive/ tasyām mṛtāyām putreṇa bhartrā śvaśuragambhavet//

ननु प्राप्तपुत्रवित्ताया मातुर्मरणे सित कस्य तिद्वत्तभागितेत्यत आह तथेत्यादिना। हे शिवे तथा तेनैव प्रकारेण पितामहे सत्त्वे वर्तमाने मातृगतं जननीप्राप्तं वित्तं धनं तस्यां मातिर मृतायां सत्यां पुत्रेणाऽऽत्मजेन भर्त्रा पत्या च श्वशुरगं भवेत् श्वशुरं गच्छेदित्यर्थः। सन्नेव सत्त्वमिति स्वार्थिकस्त्वः। इदं पुत्रस्य सोदराणां तत्पुत्राणाञ्चाऽसत्त्वे बोद्धव्यम्।

Similarly, O Śivā! if property goes to the mother in the lifetime of the paternal grandfather, then, on her death, it goes to her father-in-law through her son and husband.

#### मृतस्योर्ध्वगतं वित्तं यथा प्राप्नोति तत्पिता। जनन्यपि तथाऽऽप्नोति पतिहीना भवेद्यदि।। ३३।।

mṛtasyordhvagatam vittam yathā prāpnoti tatpitā/ jananyapi tathā''pnoti patihīnā bhavedyadi//

पुत्रादिपितृपर्यन्तरिहतस्य प्राप्तपञ्चत्वस्य पुंसो जनकस्य जनन्या अपि तिद्वत्तहर्त्रीवं तन्मृतौ च तस्य विभातुरपीत्याह मृतस्येत्यादिद्वयेन। मृतस्य जनस्योर्ध्वगतमूर्ध्वं प्राप्तं वित्तं तिपता मृतस्य जनको यथाऽऽप्नोति लभते तथैव यदि पितहीना स्वामिरिहता भवेत् तदा तज्जनन्यप्याप्नोति।

As the property of the deceased ascends to the father, so it also ascends to the mother if she is a widow.

### अतः सत्यां जनन्यां त विमाता न धनं हरेत्। मृतौ जनन्यास्तं प्राप्य पित्रा गच्छेद्विमातरम्।। ३४।।

ataḥ satyām jananyām ta vimātā na dhanam haret/ mṛtau jananyāstam prāpya pitrā gacchedvimātaram//

अत इति। अतो जनन्यान्तु सत्यां विमाता तस्य धनं न हरेत् किन्तु मातैव हरेत्। जनन्या मृतौ मरणे तु तद्धनं तं पुत्रं प्राप्य पित्रा विमातरं गच्छेत्।

But the stepmother shall not inherit if the mother is living, but on the death of the mother it goes to the stepmother through the father.

#### अधस्तनानां विरहाद्यथा रिक्थं न यात्यधः। येनैवाऽधस्तनं प्राप्तं तेनैवोर्ध्वं तदा व्रजेत्।।३५।।

adhastanānām virahādyathā riktham na yātyadhaḥ/ yenaivā'dhastanam prāptam tenaivordhvam tadā vrajet//

अधोभवानां रिक्थग्राहकाणामभावादधस्तागच्छतो वित्तस्योर्ध्वगामित्वेनाऽपत्य-हीनाया लब्धभ्रातृवित्तायाः पितवत्याः स्वसुर्मृतौ सत्यां तद्गतस्य वित्तस्य पितृव्याश्रयत्वं स्यादित्येवाह अधस्तनानामित्यादिद्वयेन। अधस्तनानामधोभवानां जनानां विरहादभावा-द्यथा यदा रिक्थं धनं अधो न याति गच्छिति तदा येनैव जनेन अधस्तनमधोभवं जनं धनं प्राप्तं तेनैव जनेनोध्वं व्रजेद्गच्छेत्।

Where, in the absence of descendants, the inheritance cannot descend, it will ascend the same way by which it descends.

### अतः स्थितौ पितृव्यस्य धनं स्वसृगतञ्च सत्। पत्यौ स्थितेऽनपत्याया मृतौ पितृव्यमाश्रयेत्।। ३६।।

atalı sthitau pitrvyasya dhanam svasrgatanca sat/ patyau sthite'napatyaya mṛtau pitrvyamāśrayet//

अत इत्यादि। अतोऽधस्तनानां विरहाद्रिक्थस्योर्ध्वगामित्वादेव पितृव्यस्थितावन-पत्यायाः पुत्रेण पुत्र्या च रहितायाः स्वसुर्मृतौ सत्यां पत्यौ भिगनीभर्तिर स्थितेऽपि स्वसृगतं च सत् धनं पितृव्यमाश्रयेत् तस्या भ्रात्रा पित्रादिना च पितृभ्रातरं भजेत्। अनपत्याया इति विशेषणेनाऽपत्यवत्याः स्वसुः मृतौ तद्गतस्य धनस्य तदपत्यगामितै-वेत्यसूसुचत्।

Therefore, even when the father's brother is alive, the sister inherits the property, and if she dies childless then such property goes to the father's brother.

#### ऊर्ध्वाद्वित्तमधः प्राप्य पुमांसमवलम्बते। अतः सत्यां सोदरायां वैमात्रेयो धनं हरेत्।। ३७।।

ūrdhvādvittamadhaḥ prāpya pumāmsamavalambate/ ataḥ satyām sodarāyām vaimātreyo dhanam haret//

ऊर्ध्वादध:प्राप्तस्य धस्य पुरुषावलिम्बत्वात् सोदरायां विद्यमानायामिप वैमात्रेय-गामितैव स्यादित्याह ऊर्ध्वदित्यादिना। यतो वित्तं धनमूर्ध्वादध: प्राप्य पुमांसं पुरुषवम-लम्बते आश्रयति अत: सोदरायां भिगन्यां सत्यामिप वैमात्रेयो विमातृजो धनं हरेत्। As inheritance descends in the male line, the stepbrother inherits even when there is a uterine sister.

#### स्थितायां सोदरायाञ्च विमातुः पुत्रसन्ततौ। वैमात्रेयगतं वित्तं वैमात्रेयान्वयो भजेत्।। ३८।।

sthitāyām sodarāyānca vimātuḥ putrasantatau/ vaimātreyagatam vittam vaimātreyānvayo bhajet//

ननु सोदरायां वैमात्रेयसन्ततौ च विद्यमानायां वैमात्रेयमरणे सित तद्गतं वित्तं का प्राप्नुयात्तत्राह स्थितामित्यादिना। सोदरायां भिगन्यां विमातुः पुत्रसन्ततौ च स्थितायां सत्यां वैमात्रेयगतं वित्तं तन्मरणे सित वैमात्रेयान्वयो विमातृजसन्ततिर्भजेत् सेवेत।

And when there is a uterine sister and sons of stepbrother, it is the latter who inherit the property.

#### मृतस्य सोदरो भ्राता वैमात्रेयस्तथा शिवे। धनं पितृगतत्वेन विभजेतां समांशिनौ।। ३९।।

mṛtasya sodaro bhrātā vaimātreyastathā śive/ dhanam pitṛṣatatvena vibhajetām samāmśinau//

पुत्रादिमातृपर्यन्तरिहतस्य प्रमीतस्य पुंसः सोदरवैमात्रेययोरुभयोरिप तद्धने समभागित्विमत्याह मृतस्येत्यादिना। हे शिवे मृतस्य जनस्य सोदरो भ्राता तथा वैमात्रेयश्च उभौ तद्धनस्य पितृगतत्वेन हेतुना तत्र समांशिनौ सन्तौ तद्धनं विभजेतां विभज्य गृह्णीयातामित्यर्थः।

If the deceased leaves (surviving him) both uterine and stepbrother, then, by reason of the property descending through the father, they are entitled to inherit in equal shares.

### कन्यायां जीवितायाञ्च तदपत्यं न दायभाक्। यत्र यद्वाधित वित्तं तन्मृतावपरं व्रजेत्।। ४०।।

kanyāyām jīvitāyāñca tadapatyam na dāyabhāk/ yatra yadbādhita vittam tanmṛtāvaparam vrajet//

जीवन्त्यां कन्यायां तदपत्यस्य दायभागित्वं नेत्याह कन्यायामित्यादिना। कन्यायां जीवितासां सत्यां तदपत्यं दायभाग् न भवेत् किन्तु कन्यैव दायभागिनी स्यादित्यर्थः। यत्र जने यद्वित्तं धनं यद्वाधितं भवेत् तन्मृतौ तस्य बाधकजनस्य मरणे सित तिद्वत्तं तमपरं जनं व्रजेत् गच्छेत्।

#### The Eternal Dharma

In the lifetime of the daughters their sons are not entitled to inherit until the obstruction is removed by the death of the daughters.

विभजेयुर्दुहितरः पुत्राभावे पितुर्वसु। उद्घाहयन्त्योऽनूढां तु पितुः साधारणैर्धनै:।। ४१।।

vibhajeyurduhitarah putrābhāve piturvasu/ udvāhayantyo'nūḍhām tu pituh sādhāraṇairdhanaih//

अपरिणीतां भिगनीं सामान्यैस्तातद्रव्यैरुद्वाहयन्त्यो दुहितरो मृतस्याऽपुत्रस्य पितुर्द्रविणं सर्वा विभज्य गृह्णीयुरित्याह विभजेयुरित्यादिना। पितुः पुत्राभावे सित पितुः साधारणैः सामान्यैधेनैरनूढामपरिणीतां पितुः पुत्रीमुद्वाहयन्त्यो दुहितरः पुत्र्यः पितुर्वसु द्रव्यं विभजेयुः। तुशब्देन विवाह्यमानाऽपि पितृद्रव्यं विभजेत्।

In the absence of sons, the daughters divide among themselves the paternal property, after deducting the marriage expenses of an unmarried daughter (if any) out of the general estate<sup>1</sup>.

#### असन्तत्या मृतायाश्च स्त्रीधनं स्वामिनं भजेत्। अन्यत्त दविणं यस्मादाप्तं तत्पदमाश्रयेत्।। ४२।।

asantatyā mṛtāyāśca strīdhanam svāminam bhajet/ anyattu draviṇam yasmādāptam tatpadamāśrayet//

अनपत्यायाः प्रमीताया नार्याः स्त्रीधस्य तत्स्वामिगामित्वमपरस्य तु तल्लब्धद्रव्यस्य यतः प्राप्तिरासीत्तत्पदाश्रयित्वमित्याह असन्तत्या इत्यादिना। असन्तत्याः सन्ततिरहिताया मृताया नार्याः स्त्रीधनं स्वामिनं तद्भर्तारं भजेत् सेवेत। अन्यत्तु तद्भिन्नन्तु द्रविणं द्रव्यं यस्माज्जनादाप्तं लब्धं तत्पदमाश्रयेद्भजेत्।

On the death of a childless woman the Strī-dhana<sup>2</sup> goes to her husband, and the property which she inherited from anyone else goes back to the line of the person from whom she inherited.

प्रेतलब्धधनैर्नारी विदध्यादात्मपोषणम्। पुण्यन्तु तदुपस्वत्वैर्न शक्ता दानविक्रये।। ४३।।

<sup>1.</sup> That is, the unmarried dauther is entitled to these expenses in addition to a share equal to her sisters.

<sup>2.</sup> See pp. 744-745, vv. 24 and 25, ante.

pretalabdhadhanairnārī vidadhyādātmapoṣaṇam/ puṇyantu tadupasvatvairna śaktā dānavikraye//

प्रेतप्राप्तानि वित्तानि दातुं विक्रेतुं चाऽशक्नुवती नारी मरणपर्यन्तं भुञ्जीत तदुपस्वत्वैस्तु धर्ममिप कुर्वीतेत्याह प्रेतेत्यादिना। प्रेतलब्धधनैर्मृतप्राप्तैर्वित्तैर्नारी योषिदात्मपोषणमात्मनो भरणं विदध्यात् कुर्यात्। पुण्यं धर्मं तु तदुपस्वत्वैस्तदितिरिक्तैस्तत एवोपजातैर्धनैर्विदध्यात्। तेषां दाने विक्रये च शक्ता समर्था न भवेत्।

The woman may spend property inherited by her on her own maintenance, and she may spend profits of it on acts of religious merit, but she is not entitled to sell or make gifts of it.

#### पितामहस्नुषायाञ्च सत्यां तातविमातरि। पितामहगतं रिक्थं तत्पुत्रेण स्नुषां व्रजेत्।। ४४।।

pitāmahasnuṣāyāñca satyām tātavimātri/ pitāmahagatam riktham tatputreṇa snuṣām vrajet//

ननु पुत्रादिपितृव्यपर्यन्तरिहतस्य मृतस्य पुंसो द्रविणस्य तित्पतृव्यपत्नीगामित्वं तातिवमातृगामित्वं वेत्याशङ्कायामाह पितामहेत्यादिना। पितामहस्नुषायां पितामहपुत्र-धार्यायां तातिवमातिर च सत्यां विद्यमानां पितामहगतं रिक्थं धनं तत्पुत्रेण पितामहस्यात्मजेन स्नुषां पुत्रपत्नीं वज्रेत्।

Where the daughter-in-law of the grandfather (father's father) is living, and the stepmother of the father is living, the inheritance goes to the grandfather, and through his son to the (grandfather's) daughter-in-law.

#### पितामहे पितृव्ये च तथा भ्रातिर जीवित। अधोभवानां मुख्यत्वात् भ्रातैव धनभाग् भवेत्।। ४५।।

pitāmahe pitrvye ca tathā bhrātari jīvati/ adhobhavānām mukhyatvāt bhrātaiva dhanabhāg bhavet//

ननु पुत्रादिमातृपर्यन्तरिहतस्य प्रेतस्य पुंसो विद्यमानानां पितामहपितृव्यभ्रातृणां मध्ये कतमस्य तद्धनभागित्वं तत्राह पितामह इत्यादिना श्लोकद्वयेन। पितामहे पितृव्ये तथा भ्रातिर च जीवित सित अधोभवानां जनानां मुख्यत्वात् प्रधानत्वाद्धेतोभ्रतिव धनभाग भवेत्। मृतात् पुत्रात् पितृगतं धनं मृतस्य भ्रातैव भजेदित्यर्थः।

Where the grandfather, the father's brother, and the brother are living, the brother succeeds by reason of the priority in claim of the descendant.

#### पितृव्यात् सन्निकर्षेऽत्र तुल्यौ भ्रातृपितामहौ। धनं पितृपदं गत्वा प्रयातुर्भातरं भजेत्।। ४६।।

pitṛvyāt sannikarṣe'tra tulyau bhrātṛpitāmahau/ dhanam pitṛpadam gatvā prayāturbhrātaram bhajet//

पितृव्यादिति । अत्र लोके पितृव्यात् सिन्नकर्षे सामीप्ये यद्यपि भ्रातृपितामहौ तुल्यौ समानौ भवतः तथाप्यधोभवानां मुख्यत्वात् स्वःप्रयातुर्जनस्य धनं पितृपदं गत्वा भ्रातरं भजेत् ।

If a man dies leaving (surviving him) his grandfather, brother, and uncle, both of the former are nearer in degree than the last, and the property descends through the father to the deceased's brother.

### स्थितेऽप्यपत्ये दुहितुः प्रेतस्य पितरि स्थिते। दुहित्रपत्यं धनभाग् धनं यस्मादधोमुखम्।। ४७।।

sthite' pyapatye duhituḥ pretasya pitari sthite/ duhitrapatyam dhanabhāg dhanam yasmādadhomukham//

ननु पुत्रादिपुत्रीपर्यन्तहीनस्य मृतस्य पुंसो विद्यमानयोस्तादुहित्रपत्ययोर्मध्ये कतरस्य तद्धनग्राहकत्वमत आह स्थित इत्यादिना। प्रेतस्य मृतस्य जनस्य पितरि स्थिते दुहितुरपत्येऽपि स्थिते सति यस्माद्धनमधोमुखं स्यादतो दुहित्रपत्यमेव धनभाग् भवेत्।

If the deceased leaves a daughter's son and father (surviving him), then the daughter's son inherits, because property (in the first place) descends.

#### स्वःप्रयातुः स्थिते ताते तथा माति कालिके। पुंसो मुख्यतरत्वेन धनहारी भवेत् पिता।। ४८।।

svaḥprayātuḥ sthite tāte tathā mātari kālike/ puṁso mukhyataratvena dhanahārī bhavet pitā//

प्रेतस्य पुंसो जीवतोर्मातापित्रोर्मध्ये पुरुषस्य प्रधानत्वात् पितुरेव तद्धनहारित्विमित्याह स्व:प्रयातुरित्यादिना। हे कालिके स्व:प्रयातुर्मृतस्य जनस्य ताते पितिर स्थिते सित तथा मातिर स्थितायां सत्यां पुंसो मुख्यतरत्वेन हेतुना पिता धनहारी स्यात्।

If both the father and the mother of the deceased be living (at his death), then, O Kālikā! by reason of the superior claim of the male, the father takes his property.

### स्थितः स्विपतृसापिण्डो वर्त्तमानेऽपि मातुले। प्रेतस्य धनहारी स्यात् पितुः सम्बन्धगौरवात्।। ४९।।

sthitaḥ svapitṛsāpiṇḍo varttamāne'pi mātule/ pretasya dhanahārī syāt pituḥ sambandhagauravāt//

ननु मृतस्य पुंसो विद्यमानयोर्मातुलिपतृसिपण्डयोर्मध्ये कतरस्य तिद्वत्तभागित्वमत आह स्थित इत्यादि। मातुले वत्तमानेऽपि पितुः सम्बन्धस्य गौरवाद्धेतो स्थितः स्विपतृसापिण्डः प्रेतस्य धनहारी स्यात्। सिपण्ड एव सापिण्डः ''प्रज्ञादिभ्यश्चेति'' स्वार्थेऽण्।

If the mother's brother is living, the Sapindas of the father take the property of the deceased by reason of the superior claim of the paternal relationship.

अधस्ताद्गमनाभावे धनमूर्ध्वभवं गतम्। तत्रापि पुंसां मुख्यत्वादितं पितृकुलं शिवे। अतोऽत्र सन्निकृष्टोऽपि मातुलो नाप्नुयाद्धनम्।।५०।।

adhastādgamanābhāve dhanamūrdhvabhavam gatam/tatrāpi pumsām mukhyatvāditam pitṛkulam śive/ato'tra sannikṛṣṭo'pi mātulo nāpnuyāddhanam//

ननु पितः सपिण्डात् सन्निकृष्टस्य मातुलस्यैव प्रेतधनहर्नृत्वं सम्भवित न तु विप्रकृष्टस्य पितुः सपिण्डस्येतीमामाशङ्कां परिहरनाह अधस्तादित्यादिधनमित्यन्तं सार्धम्। हे शिवे अधस्ताद्गमनाभावे सित प्रेतस्य धनमूर्ध्वभवं जनं गतं प्राप्तं भवेत्। तत्राप्यूर्ध्वभवेष्वपि पुंसां मुख्यत्वाद्धनं पितृकुलिमतं प्राप्तं स्यात्। अतो हेतोरत्र लोके सिन्कृष्टोऽप्यासन्नोऽपि मातुलः प्रेतस्य धनं नाप्नुयान्न लभेत्।

Property failing to go downwards has (here) gone upwards, but, O Siva! by reason of the superior claim of the male line it has gone to the father's family. The mother's brother, in spite of the nearness of his relationship, does not inherit.

अजीवत्पितृकः पौत्रः पितृव्यैः सह पार्वति। पितामहस्य द्रविणात् स्विपतुर्दायमर्हति।। ५१।।

ajīvatpitṛkalı pautralı pitṛvyailı saha pārvati/ pitāmahasya draviṇāt svapiturdāyamarhati//

भ्रातृभ्योऽविभक्तस्य पुरुषस्य मृतौ सत्यां तत्पुत्रः पितृव्यैः साधं पैतामहकद्रव्यात्

पैतृकमंशं प्राप्तुयादित्याह अजीवदित्यादिना। हे पार्वित अजीवित्पतृको मृतजनकः पौत्रः पितृव्यैः पितुर्भातृभिः सह पितामहस्य द्रविणात् द्रव्यात् स्विपतुर्दायं प्राप्तुमर्हित।

The grandson by a deceased son inherits from his grandfather's estate the share which his father would have inherited along with his (the father's) brothers.

### भ्रातृहीना तथा पौत्री पितृव्यै: समभागिनी। पितामहधनं सौम्या हरेच्चेन्मृतमातृका।। ५२।।

bhrātṛhīnā tathā pautrī pitṛvyaiḥ samabhāginī/ pitāmahadhanam saumyā hareccenmṛtamātṛkā//

अजीवन्मातृका भ्रातृरिहता पौत्र्यपि पितामहद्रव्यात् प्रमीतस्य पितुरंशं प्राप्तुमर्हती—त्याह भ्रातृहीनेत्यादिना। चेद्यदि मृतमातृका भ्रातृहीना सोदरवैमात्रयेरिहता सौम्या व्यिभचाराख्यदोषहीना च भवेत् तदा तथा तेन प्रकारेण पौत्री पुत्रदुहिता पितृव्यैः समभागिनी सती पितामहधनं हरेत् गृह्णीयात्।

Similarly, the son's daughter who has no brother and whose parents are dead, inherits, if she be well conducted, her grandfather's (father's father) property with her father's brothers.

#### सत्यां पौत्र्याः पितामह्यां पौत्र्याः पितृष्वसर्यपि। वित्ते पितृगते देवि पौत्री तत्राऽधिकारिणी।। ५३।।

satyām pautryāḥ pitāmahyām pautryāḥ pitṛṣvasaryapi/ vitte pitṛṣate devi pautrī tatrā'dhikāriṇī//

ननु प्राप्तपञ्चत्वस्य पुंसो विद्यमानानां जननीभगिनीपुत्रीणां मध्ये तिद्वत्ते का धनाधिकारिणी स्यात् तत्राह सत्यामित्यादिना। हे देवि पौत्र्याः पितामह्यां तथा पौत्र्याः पितृष्वसर्यपि सत्यां विद्यमानायाम् अधस्ताज्जन्मगौरवात् पौत्री तत्र पितृगते वित्तेऽधिकारिणी स्यात्।

On the death of the grandfather leaving (surviving him) his wife, his daughter, and granddaughter, the last, O Devī! is the heiress of the property, since she takes it through her father.

अधोगामिषु वित्तेषु पुमान् ज्यायानधस्तनः। ऊर्ध्वगामिधने श्रेष्ठः पुमानूर्ध्वोद्भवो भवेत्।।५४।।

<sup>1.</sup> Son's daughter.

adhogāmiṣu vitteṣu pumān jyāyānadhastanaḥ/ ūrdhvagāmidhane śreṣṭhaḥ pumānūrdhvodbhavo bhavet//

ननु प्रेतस्य स्नुषाया दुहितृतः पौत्र्याश्च तज्जनकस्य पुंस्त्वेन श्रेष्ठत्वाद्विद्यमानस्य तस्यैव तद्धनहारित्वं सङ्घटते नतु तत्स्नुषादीनामितीमं सन्देहं दूरीकुर्वन्नाह अधोगामिष्वित्यादितात्पितेत्यन्तं श्लोकद्वम्। अधोगामिषु वित्तेषु धनेष्वधस्तनोऽधोभवः पुमान् ज्यायान् श्रेष्ठो भवेत् न तूर्ध्वोद्भवः। ऊर्ध्वगामिधने तूर्ध्वोद्भवः पुमान् श्रेष्ठो भवेत्।

In property which descends, the male among the descendants, and in property which ascends, the male among the ascendants, are pre-eminently qualified (to inherit).

#### अतः स्नुषायां पौत्र्याञ्च सत्यां दुहितरि प्रिये। प्रेतस्य विभवं हर्तुं नैव शक्नोति तत्पिता।। ५५।।

atah snuṣāyām pautryāñca satyām duhitri priye/ pretasya vibhavam hartum naiva śaknoti tatpitā//

अत इति । हे प्रिये अतोऽधोगामिधने ऊर्ध्वोद्भवस्याऽश्रेष्ठत्वाद्धेतोः प्रेतस्य स्नुषायां पुत्रभार्यायां पौत्र्यां दुहितरि च सत्यां वर्त्तमानायां प्रेतस्य विभवं धनं हर्तुं गृहीतुं तित्पता नैव शक्नोति किन्तु यथाक्रमं ता एव प्रेतधनं हर्तुं शक्नुवन्तीत्यर्थः।

Therefore, O Beloved! if the deceased has daughter-in-law, granddaughter,<sup>1</sup> and daughter surviving him then his father cannot take the property.

### यदा पितृकुले न स्यान्मृतस्य धनभाजनम्। पूर्वोक्तविधिना रिक्थं मातामहकुलं भजेत्।। ५६।।

yadā pitṛkule na syānmṛtasya dhanabhājanam/ pūrvoktavidhinā riktham mātāmahakulam bhajet//

ननु प्रेतपुरुषस्य पितुर्वंशे धनग्राहकासत्त्वे तद्द्रव्यस्य किं कुलगामित्वं स्यादत आह यदेत्यादि। यदा मृतस्य जनस्य पितृकुले धनभाजनं धनस्य पात्रं न स्यात्तदा पूर्वोक्तविधिना पूर्वकथितविधानेन रिक्थं प्रेतस्य धनं मातामहकुलं भजेत् सेवेत्।

If there is no one in the family of the father of the deceased entitled to inherit his property, then in manner above indicated it goes to the family of his mother's father.

Pautrī—son's daughter.

### मातामहगतं वित्तं मातुलैस्तत्सुतादिभि:। अध-ऊर्ध्वक्रमेणैवं पुमांसं स्त्रियमाश्रयेत्।।५७।।

mātāmahagatam vittam mātulaistatsutādibhih/adha-ūrdhvakrameṇaivam pumāmsam striyamāśrayet//

मातामहकुलयातस्य द्रव्यस्याध-ऊर्ध्वक्रमेणैव पुरुषाश्रयत्वं तदसत्त्वे नार्याश्रयत्वं च स्यादित्याह मातामहेत्यादिना । मातामहगतं मातामहं प्राप्तं वित्तं धनं मातुलैस्तत्सुतादि-भिर्मातुलपुत्रादिभिश्च अधऊर्ध्वक्रमेण एवं पितृकुले इव पुमांसं पुरुषं तदभावे स्त्रियमाश्रयेत् सेवेत ।

Property which has gone to the maternal grandfather shall ascend and descend, and go both to males and females in the same way as in the father's family through the maternal uncle and his sons and others.

### ब्राह्मयन्वये विद्यमाने पित्रोः सापिण्डने स्थिते। मृतस्य शैवीतनयो न पितुर्दायभाग् भवेत्।। ५८।।

brāhmyanvaye vidyamāne pitroḥ sāpiṇḍane sthite/ mṛtasya śaivītanayo na piturdāyabhāg bhavet//

अथ प्रेतपुरुषस्य ब्राह्मीभार्याया अन्वये मातापित्रोः सिपण्डे वा स्थिते शैवीपुत्रस्य तिद्वभवभागित्वं नेत्याह ब्राह्मयन्वये इत्यादिना। ब्राह्मयन्वये ब्राह्मया भार्याया वंशे विद्यमाने पित्रोमीतुः पितुश्च सापिण्डने सिपण्डे वा स्थिते सित शैवीतनयः शैव्या भार्यायाः पुत्रो मृतस्य पितुर्दायभाग् न भवेत् किन्तु विद्यमानयोस्तयोरेव क्रमतः तद्दायभागित्विमत्यर्थः। एतेन ब्राह्मयन्वयस्य मातापित्रोः सिपण्डस्य चाभावे शैवीतनयस्यैव मृतजनकदाय-भागित्विमिति ध्वनितम्।

If the line of Brāhmī marriage or if the Sapiṇḍas of the father or of mother, be in existence, then the issue of the Śaivamarriage¹ are not entitled to inherit the father's property.²

### शैवी पत्नी च तत्पुत्रा लभेरन् धनभागिनः। ग्रासमाच्छादनं भद्रे स्वःप्रयातुर्यथा धनम्।।५९।।

śaivī patnī ca tatputrā labheran dhanabhāginaḥ/grāsamācchādanam bhadre svaḥprayāturyathā dhanam//

<sup>1.</sup> See p. 594, Ch. ix, v. 267 et seq.

<sup>2.</sup> Bhāratī says that in their absence they are entitled to inherit.

नु ब्राह्मचन्वस्य पित्रोः सपिण्डस्य वा वर्त्तमानत्वे शैवीपुत्राणां मृतिपतृदायभागित्वा-भावे कथमुदरभरणादिनिर्वाहस्तत्राह शैवीत्यादिना। हे भद्रे स्वःप्रयातुः स्वर्गतस्य पुंसः शैवी पत्नी तत्पुत्राः शैव्यास्तनयाश्च तस्य धनभागिनः पुरुषात् यथाधनं यथाविभवं ग्रासमाच्छादनं च लभेरन् प्राप्नुयः।

The wife and children of the Śaiva marriage, O Gentle One, are entitled to receive, from the person who inherits the property of the deceased, their food and clothes in proportion to the property left.

#### शैवोद्वाहं प्रकुर्वन्तीं शैवभर्त्तेव पालयेत्। सौम्याञ्चेन्नाधिकारोऽस्याः पित्रादीनां धने प्रिये।। ६०।।

śaivodvāham prakurvantīm śaivabhattariva pālayet/saumyāncennādhikāro'syāḥ pitrādīnām dhane priye//

ननु शैवमुद्वाहं कुर्वती नारी पित्रादिभि: पालनीया भवेच्छैवेन भर्त्रा वेत्याशङ्कायामाह शैवोद्वाहिमत्यादिना। हे प्रिये यतोऽस्या: शैव्या: स्त्रिया: पित्रादीनां धनेऽधिकारो नास्त्यतः शैवोद्वाहं प्रकुर्वन्तीं तां चेद्यदि सौम्यामव्यभिचारिणीं जानीयात्तदा शैवभर्तेव पालयेत् रक्षेत्। जानीयादिति त्वध्याहारलभ्यम्। प्रकुर्वन्तीमित्यत्र नुमागमश्छान्दसः।

Beloved! the Śaiva wife, if well conducted, is entitled to be maintained by the Śaiva husband alone. She has no claim to the property of her father and others.

#### अतः सत्कुलजां कन्यां शैवैरुद्वाहयन् पिता। क्रोधाद्वा लोभतो वापि स भवेल्लोकगर्हितः।। ६१।।

ataḥ satkulajāṁ kanyāṁ śaivairudvāhayan pitā/krodhādvā lobhato vāpi sa bhavellokagarhitaḥ//

अथ शैवेन विधिना सत्कुलजां कन्यामुद्वाहयतो जनकस्य लोकनिन्द्यत्वं दर्शयितुमाह अत इत्यादिना। अतो ब्राह्मचन्वये मातापित्रो: सिपण्डे वा स्थिते भर्तृर्द्रव्ये स्विपत्रादिद्रव्ये चाधिकारस्याऽभावाद्धेतो: क्रोधाद्वा लोभतो वापि शैवैविधिभि: सत्कुलजां सद्वंशजातां कन्यामुद्वाहयन् य: स पिता लोकगर्हितो लोकनिन्दितो भवेत्।

Therefore, the father who marries his well-born daughter according to Saiva rites by reason of anger or covetousness will be despised of men.

शैवीतदन्वयाभावो सोदको ब्रह्मदो नृप:। हरेयु: क्रमतो वित्तं मृतस्य शिवशासनात्।।६२।। śaivītadanvayābhāvo sodako brahmado nṛpaḥ/hareyuḥ kramato vittam mṛtasya śivaśāsanāt//

पुत्रादिशैवीसन्तितपर्यन्तरिहस्य प्राप्तपञ्चत्वस्य पुरुषस्य स्थावरादिसकलद्रव्येषु सोदकस्य वेदाध्यापकगुरोर्नरपतेश्च क्रमतोऽधिकारित्वमस्तीत्याह शैवीत्यादिना। शैवीतदन्वयाभावे सित सोदको ब्रह्मदो वेदाध्यापक: गुरु: नृपो राजा च मृतस्य वित्तं धनं शिवशासनात् शिवाज्ञात: क्रमतो हरेयु:। यथा शैवीतदन्वयासत्त्वे प्रथमत: सोदको मृतस्य वित्तं हरेत्। तदभावे वेदाध्यापक: तदसत्त्वे तु राजा चेति।

In the absence of issue of the Śaiva-marriage, the Sodaka,<sup>1</sup> the Guru, and the King shall, by the injunctions of Śiva, take the property of the deceased.

पिण्डदात् सप्तपुरुषाः सपिण्डाः कथिताः प्रिये। सोदका दशमान्ताः स्युस्ततः केवलगोत्रजाः।। ६३।।

piṇḍadāt saptapuruṣāḥ spiṇḍāḥ kathitāḥ priye/ sodakā daśamāntāḥ syustataḥ kevalagotrajāḥ//

ननु केषां सिपण्डत्वं केषां सोदकत्वं केवलगोत्रजत्वं च केषामत आह पिण्डदादित्यादिना। हे प्रिये पिण्डदात् पिण्डदातारं पुरुषमारभ्य सप्तपुरुषाः सिपण्डाः कथिताः तत ऊर्ध्वं दशमान्ताः दशमपुरुषान्ताः सोदकाः स्युः ततः परं केवलगोत्रजा भवेयुः। पिण्डदादिति ''ल्यब्लोपे कर्मण्यधिकरणे चेति'' कर्मणि पञ्चमी।

Beloved! ancestors within the seventh degree are Sapindas and beyond them to the tenth degree are Sodakas, and beyond them are Gotra jas merely.

विभक्तं द्विणं यच्च संसृष्टं स्वेच्छ्या तु चेत्। अविभक्तविधानेन भजेरंस्तद्धनं पुनः॥६४॥

vibhaktam draviṇam yacca samsṛṣṭam svecchayā tu cet/ avibhaktavidhānena bhajeramstaddhanam punali//

विभक्तस्य पश्चात् स्वेच्छया संसृष्टस्य द्रव्यस्याऽविभक्तविधानेनैव पुनर्विभागमाह विभक्तमित्यादिना। चेद्यदि विभक्तं यत् द्रविणं द्रव्यं स्वेच्छया संसृष्टं मिश्रीकृतं स्यात्तदा तद्धनं पुनरविभक्तविधानेन दायादा भजेरन्।

Where property which has been divided is again wilfully

<sup>1.</sup> Samānodaka (see verse 63). The Sodaka has preference over the Guru and the latter over the King.

mixed together, it should be divided again as if it had not been divided.

### अविभक्ते विभक्ते वा यस्य यादृग्विभागिता। मृतेऽपि तस्य दायादास्तादृग्विभवभागिनः।। ६५।

avibhakte vibhakte vā yasya yādṛgvibhāgitā/ mṛte'pi tasya dāyādāstādṛgvibhavabhāginaḥ//

जीवतो यस्य पुरुषस्य विभक्ताविभक्ताखिलद्रव्येषु येषां यादृग्विभागित्वं तस्य मरणेऽपि तत्र तेषां तादृग्विभागित्वं स्यादेवेत्याह अविभक्ते इत्यादिना। यस्य पुरुषस्याऽविभक्ते विभक्ते वा द्रव्ये येषां दायादानां यादृग्विभागिता स्यात्तस्य पुंसो मृतेऽपि मरणेऽपि ते दायादास्तादृग्विभवभागिनो भवेयु:।

The heirs of a deceased are on his death entitled to such share of property, whether partitioned or not partitioned; as the deceased himself was entitled to.

### ये यस्य धनहत्तीरो भवेयुर्जीवनाविध। दद्यः पिण्डं त एवाऽस्य शैवभार्यासुतं विना।। ६६।।

ye yasya dhanaharttāro bhaveyurjīvanāvadhi/ dadyuḥ piṇḍam ta evā'sya śaivabhāryāsutam vinā//

प्रमीतस्य यस्य पुंसो द्रविणं ये लभेरंस्तस्मै यावज्जीवनं त एव पिण्डं ददेरिन्तित्याह ये इत्यादिना। ये पुमांसो यस्य पुंसो धनहत्तारो भवेयुस्त एव जीवनाविध जीवनपर्यन्तस्य पुरुषस्य पिण्डं दद्यु:। परन्तु शैवभार्यासुतं विना। तस्य तित्पण्डदानेऽधिकारित्वं नास्तीत्यर्थ:। शैवभार्यासुतिमिति शैव्यास्तद्दिहित्रादीनां चोपलक्षणम्।

Those who inherit the property of another should offer him Piṇḍas as long as they live; it is otherwise in the case of a son by Śaiva-marriage¹.

### लोकेऽस्मिन् जन्मसम्बन्धाद् यथाऽशौचं विधीयते। धनभागित्वसम्बन्धात् त्रिरात्रं विहितं तथा।। ६७।।

<sup>1.</sup> Bhāratī reads this as meaning that the Śaiva son is not competent to give Piṇḍa (Tatpiṇḍa-dāne adhikāro nāsti). But is this so? The general rule is that inheritance cannot be taken without giving Piṇḍa and under certain circumstances the Śaiva son may inherti (see v. 58). The verse may therefore mean that the Śaiva son is to offer Piṇḍa to his father whether he inherits or not as a pious duty.

loke'smin janmasambandhād yathā'saucam vidhīyate/dhanabhāgitvasambandhāt trirātram vihitam tathā//

यथा जन्मसम्बन्धात् सर्वेषां बान्धवानां मरणजननिमित्तकाशौचं जायते एवं धनभागित्वसम्बन्धाद्धनहारिणामपि त्रिरात्रमशौचं स्यादित्याह लोके इत्यादिना। जन्म—सम्बन्धाद्धथाऽस्मिल्लोके जने मरणजननिमित्तकमशौचं विधीयते तथा धनभागित्व—सम्बन्धाद्धनहर्तर्यपि त्रिरात्रमशौचं विहितम्। ''लोक: स्याद्धवने जने'' इत्यमर:।

Just as the rules relating to Uncleanliness should, in this world, be observed by reason of birth-connection, so they should be observed for three nights by reason of connection by heirship.

पूर्णेऽशौचेऽथवाऽपूर्णे तत्कालाभ्यन्तरे श्रुते। श्रवणाच्छेषदिवसैर्विशुद्ध्येयुर्द्धिजादयः ।। ६८।।

pūrne'sauce'thavā'pūrne tatkālābliyantare srute/ śravanāccheṣadivasairvisuddhyeyurdvijādayaḥ //

नन्वशौचकालाभ्यन्तर एव पूर्णं खण्डं वाऽशौचं शृण्वतामपरदेशस्थानां ब्राह्मणादी— नामशौचश्रवणवासरादवशिष्टैरवाशौचवासरैर्विशुद्धिः स्यात् तद्वासरमारभ्याऽपैरवि दशाहादिभिरित्याशंङ्कायामाह पूर्णे इत्यादिना। पूर्णेऽशौचेऽथवाऽपूर्णे खण्डेऽशौचे तत्कालाभ्यन्तरेऽशौचकालमध्ये श्रुते सित श्रवणादशौचश्रवणदिवसाच्छेषदिवसैर— विशष्टेरहोरात्रैर्द्विजादयो ब्राह्माणादयो विशुध्येयुः। श्रूयतेऽस्मिन्निति श्रवणं तस्मात्। "करणाधिकरयोश्च" इत्यधिकरणे ल्युट्।

The twice-born and other classes shall purify themselves. by observing the rules as to Uncleanliness from the day they hear (the cause) of it until the end of the period prescribed; this is so both in the case of Pūrṇāśauca¹ and of Khaṇḍāśauca².

### कालातीते तु विज्ञाते खण्डेऽशौचं न विद्यते। पूर्णे त्रिरात्रं विहितं न चेत् संवत्सरात् परम्।। ६९।।

kālātīte tu vijñāte khande'saucani na vidyate/ pūrņe trirātram vihitam na cet samvatsarāt param//

2. The period of Āśauca observed by Agnates not within the seventh degree.

The period of Asauca or Uncleanliness to be observed by Agnates
within the seventh degree.

नन्वशौचकालव्यपगमे सित संवत्सराभ्यन्तर एव ज्ञातिमरणं शृण्वन्तो ब्राह्मणादयः कियद्भिरहोरात्रैर्विशुध्येयुरत आह कालातीते इत्यादिना। कालातीते त्वशौचकालातिक्रमणे तु खण्डेऽशौचे विज्ञाते सत्यशौचं न विद्यते। चेद्यदि संवत्सराद्वर्षात् परमूर्ध्वं दिनादिकमतीतं न भवेत्तदा अतीतेऽप्यशौचकाले पूर्णेऽशौचे विज्ञाते सित त्रिरात्रमशौचं विहितम्। कालस्यातीतं कालातीतिमिति "षष्ठीति" सूत्रेण षष्ठीतत्पुरुषः। अतीतिमत्यितपूर्विदणो भावेकः। "नाशौचं प्रसवस्यास्ति व्यतीतेषु दिनेष्विप" इति देवलवचनात् मरणविषयकिमदं वचनम्।

If the period has expired when one hears (the cause) of it, then there is no Khandāśauca. And as regards Pūrnāśauca. it should be observed for only three days, but if one hears of the cause of the uncleanliness after the lapse of a year there is no period of Uncleanliness to be observed.

वर्षातीतेऽपि चेन्मातुः पितुर्वा मरणश्रुतौ। त्रिरात्रमशुचिः पुत्रस्तथा भर्तुः पतिव्रता।। ७०।।

varṣātīte'pi cenmātuḥ piturvā maraṇaśrutau/ trirātramaśuciḥ putrastathā bhartuḥ pativratā//

संवत्सरे व्यतीतेऽपि मातापित्रोर्मरणं शृण्वतः पुत्रस्य स्वामिनो मरणं शृण्वत्याः पितव्रतायाश्च त्रिरात्रमशौचं स्यादित्याह वर्षातीतेऽपीत्यादिना वर्षातीतेऽपि संवत्सरातिक्रमणेऽपि चेद्यदि मातुः पितुर्वा मरणश्रुतिः स्यात्तदा तयोर्मरणश्रुतौ सत्यां पुत्रः त्रिरात्रमशुचिः स्यात् तथा भर्तुः स्वामिनो मरणश्रुतौ पतिव्रता स्त्री त्रिरात्रमशुचिः स्यात्।

If a son hears of his father's or mother's death, or if the faithful wife hears of her husband's death after one year, then the son or the widow shall observe the period of Uncleanliness for three nights.

### अशौचाभ्यन्तरे यस्मिन्नशौचान्तरमापतेत्। गुर्वशौचेन मर्त्यानां शुद्धिस्तत्र विधीयते।। ७१।।

aśaucābhyantare yasminnaśaucāntaramāpatet/gurvaśaucena martyānām śuddhistatra vidhīyate//

एकस्मिन्नशोचे सित तच्छेषवासराऽसमाप्तावेव विषमकालव्यापकाशोचान्तरिनपाते सत्यधिकदिनव्यापकेनाऽशोचेन मर्त्यानां शुद्धिः स्यादित्याह अशोचाभ्यन्तर इत्यादिना । यस्मिन्नशौच सत्यशौचाभ्यन्तरेऽशौचमध्येऽशौचान्तरं विषमकालव्यापकम् अपरमशौचम् आपतेदागच्छत्तेस्मिन्नशौचे जाते सति गुर्वशौचेनाऽधिकदिनव्यापकेनाऽशौचेनाऽपगतेन मर्त्यानां शुद्धिर्विधीयते।

If during the continuance of a period of Uncleanliness another new period begins, then the period comes to an end with the end of the Garu-āśauca<sup>1</sup>.

#### अशौचानां गुरुत्वञ्च कालव्यापित्वगौरवात्। व्याप्यव्यापकयोर्मध्ये गरीयो व्यापकं स्मृतम्।। ७२।।

aśaucānām gurutvañca kālavyāpitvagauravāt/ vyāpyavyāpakayormadhye garīyo vyāpakam smṛtam//

अथाशौचानां गुरुत्वं निरूपयति अशौचानामित्यादिना। कालव्यापित्वगौरवात् कालव्यापकत्वे गुरुत्वाद्धेतोरशौचानां गुरुत्वं भवेत्। अधिककालव्यापकत्वादशौचानां गुरुत्वमल्पकालव्यापकत्वाच्च लघुत्विमत्यर्थः। व्याप्यव्यापकयोरशौचयोर्मध्ये व्यापकमशौचं गरीयो गुरुतरं स्मृतम्।

The degree<sup>2</sup> of different kinds of Uncleanliness depends on the greater or lesser length of the period which should be observed. Of the various kinds of Uncleanliness, that which is extensive in point of time is greater than that which is less extensive.

#### यद्यशौचान्तदिवसे पतेदपरसूतकम्। पूर्वाशौचेन श्द्धिः स्यादघवृद्ध्या दिनद्वयम्।। ७३।।

yadyaśaucāntadivase patedaparasūtakam/ pūrvāśaucena śuddhiḥ syādaghavṛddhyā dinadvayam//

नन्वशौचान्तदिनेऽपरिस्मिन्नशोचे पतिते सित पूर्वाशौचेनैव शुद्धिः स्यात् पराशौचेन वेत्याशङ्कायामाह यदीत्यादिना । अशौचान्तदिवसे जननाशौचस्यान्तिमेऽहोरात्रे यद्यपर-सूतकं तदन्यजननिमित्तकखण्डाशौचं पतेत्तदापूर्वाशौचेनैव व्यतीतेन शुद्धि स्यात् । यदि त्वशौचान्तदिवसे पूर्णाशौचान्तरोपिनपाते सत्यघवृद्धिर्भवेत् तदाऽघवृद्ध्या पूर्वाशौचान्तदिवसाविधकं दिनद्वयमशौचं स्यात् । सूतकिमिति तु मृतकस्याऽप्युलक्षणम् । तत्राप्येवमेवागन्तव्यम् ।

<sup>1.</sup> i.e., the Pūrņāśauca.

Gurutva=weight.

If on the last day of a period of Uncleanliness another period commences, then the Uncleanliness is removed on the last day of the first period of Uncleanliness; but if the cause of Uncleanliness be such as to necessitate the observance of the full period, then the pre-existing period should be extended by two days<sup>1</sup>.

#### तावत् पितृकुलाशौचं यावन्नोद्वहनं स्त्रियाः। जाते परिणये पित्रोर्मृतौ त्र्यहमुदाहृतम्।। ७४।।

tāvat pitṛkulāśaucani yāvannodvahanam striyāḥ/ jāte pariṇaye pitrormṛtau tryahamudāhṛtam//

ननु स्त्रीणां तातकुल एवाऽशौचे सत्यशौचं भवेद्धर्तृकुल एव वा किमुभयत्रापीत्या-शङ्कायामाह तावदित्यादिना। यावदुद्वहनमुद्वाहो न भवेत्तावत् कालपर्यन्तं स्त्रियाः पितृकुलाशौचं पितृकुलसम्बन्ध्यशौचं स्यात्। एतेन विवाहात् परतो भर्तृकुलसम्बन्ध्येव स्त्रिया अशौचं भवेदिति सूचितम्। ननु उद्वाहादूर्ध्वमुत्पादकयोर्मातापित्रोरिप मृतौ नार्या अशौचं न स्यादित्यत आह जाते इत्यादिना। परिणये विवाहे जाते सत्यिप पित्रोर्मृतौ मातुः पितुश्च मरणे सित स्त्रियाः त्र्यहं त्रिदिनमशौचमुदाहृतम्।

The unmarried female shall observe the period of Uncleanliness of the father's family, but after she is married she is to observe impurity for three days on the death of her parents.

### विवाहानन्तरं नारी पतिगोत्रेण गोत्रिणी। तथा गृहीतृगोत्रेण दत्तपुत्रस्य गोत्रिता।। ७५।।

vivāliānantaran nārī patigotreņa gotriņī/ tathā gṛhītṛgotreņa dattaputrasya gotritā//

ननु वैवाहिकसम्बन्धाज्जननसम्बन्धस्य बलवरत्तरत्वस्योक्तवान्नार्याः पितृकुल एवाशौचे सत्यशौचं युकतं नतु पितकुलाशौचे सतीत्यत आह विवाहान्तरमित्यादिना। विवाहानन्तरमुद्वाहात् परतो नारी स्त्री पितगोत्रेण गोत्रिणी स्यात्। विवाहादूर्ध्वं

<sup>1.</sup> i.e., if a Khaṇḍāśauca commences on the last day of a Pūrṇāśauca, then both expire at the same time on expiration of the Pūrṇāśauca; but if another Pūrṇāśauca occurs on the last day, then the period of the first Pūrṇāśauca is extended two days, and both expire on the same day.

पितृगोत्राद्धिहर्भूतत्वात् तत्राशौचे सित स्त्रिया अशौचं न स्यादिति भावः। ननु दत्तकपुत्रस्य जनकगोत्रेण गोत्रवत्त्वमादातुर्गोत्रेण वेति सन्देहं निराकुर्वन्नाह तथेत्यादिना। तथा तेन प्रकारेण दत्तपुत्रस्य गृहीतृगोत्रेण गोत्रिता गोत्रवत्ता स्यात्।

After her marriage the wife becomes of the same Gotra<sup>1</sup> as her husband; the adopted son similarly becomes of the same Gotra as the person who adopts him.

#### सुतमादाय सम्मत्या जनन्या जनकस्य च। स्वगोत्रनामान्युल्लिख्य संस्कुर्यात् स्वजनैः सह।। ७६।।

sutamādāya sammatyā jananyā janakasya ca/ svagotranāmānyullikhya samskuryāt svajanaiḥ saha//

इदानीं मातापित्रो: सम्मत्या पुत्रमादाय गृहीत्रा स्वगोत्रनामान्युच्चार्य तत्संस्कारो विधेय इत्याह सुतिमत्यादिना। जनन्या जनियत्र्या जनकस्योत्पादकस्य च सम्मत्या सुतं तत्पुत्रमादाय गृहीत्वा स्वगोत्रनामान्युल्लिख्याऽऽत्मनो गोत्रनामधेयान्नयुच्चार्य गृहीता स्वजनैर्बान्धवै: सह संस्कारं कुर्यात्।

A son should be adopted with consent of his father and mother, and at the time of adoption the adopter should, with his kinsmen, perform the sacramental rites,<sup>2</sup> mentioning his own Gotra and name.

#### औरसेऽपि यथा पित्रोर्धने पिण्डेऽधिकारिता। आदात्रोर्दत्तके तद्वद्यतोऽस्य पितरौ हि तौ।। ७७।।

aurase'pi yathā pitrordhane piṇḍe'dhikāritā/ ādātrordattake tadvadyato'sya pitarau hi tau//

आदात्रोर्मातापित्रोर्धने पिण्डे च दत्तकपुत्रकस्य सदृष्यन्तमधिकारित्वमाह औरसेऽपीत्यादिना। अपिशब्दः पिण्डेन योजनीयः। पित्रोर्धने पिण्डेऽपि यथौरसे पुत्रेऽधिकारिता वर्त्तते तद्वदादात्रोरपि धने पिण्डे च दत्तकेऽधिकारिता स्यात्। दत्तकस्याऽऽदात्रो पिण्डादावधिकारित्वे हेतुं दर्शयन्नाह यत इत्यादिना। यतोऽस्य दत्तकस्य तौ आदातारौ हीति निश्चितौ पितरौ स्यातामतस्तद्धनपिण्डयोस्तस्याऽधिकारितेत्यर्थः।

The adopted son shall have the same right to the property of his adoptive mother and father, and the same rights to offer

<sup>1.</sup> Family, line of descent.

<sup>2.</sup> Samskāra.

Pindas to them as the natural-born son has, since they are his mother and father.

#### आपञ्चाब्दं शिशुं गृह्णन् सवर्णात् परिपालयेत्। पञ्चवर्षाधिको बालो दत्तको न प्रशस्यते।। ७८।।

āpañcābdam śiśum gṛḥṇan savarṇāt paripālayet/ pañcavarṣādhiko bālo dattako na praśasyate//

ननु कियद्धायनो बालो दत्तकः प्रशस्तोऽत आह आपञ्चाब्दमित्यादिना। सवर्णात् समानवर्णादापञ्चाब्दं पञ्चाब्दपर्यन्तं शिशुं बालं गृह्णन् ब्राह्मणादिः परिपालयेद्रक्षेत्। पञ्च जब्दा वर्षाणि यस्य स पञ्चाब्दस्तस्मादा इत्यापञ्चाब्दम्। ''आङ्मर्यादाभिविध्योरित्य–व्ययीभावः''। पञ्चवर्षाको या बालोः असौ दत्तको न प्रशस्यते।

A boy of less than five years of age of one's own caste should be adopted and brought up; a boy of over five years of age is riot eligible.

### भ्रातृपुत्रोऽपि दत्तश्चेद्गृहीतैव भवेत् पिता। उत्पादकः पितृव्यः स्यात् सर्वकर्मसु कालिके।। ७९।।

bhrātṛputro'pi dattaścedgṛhītaiva bhavet pitā/ utpādakaḥ pitṛvyaḥ syāt sarvakarmasu kālikarū//

दत्तस्य भ्रातुष्पुत्रस्याप्यादाता तित्पतृव्य एव पिता स्यात् तज्जनकस्तु तित्पतृव्यः स्यादित्याह भ्रातृपुत्रोऽपीत्यादिना। हे कालिके चेद्यदि भ्रातृपुत्रोऽपि दत्तो भवेत्तदा सर्वेषु कर्मसु गृहीतैव तस्य पिता भवेत् उत्पादको जनकस्तु तस्य पितृव्यः स्यात्।

O Kālikā! if a brother adopts his brother's son, then the brother adopting becomes the father, and the natural father becomes the uncle of the boys so adopted.

### यो यस्य धनहर्ता स्यात् स तद्धर्माणि पालयेत्। संरक्षेन्नियमांस्तस्य तद्बन्धन् परितोषयेत्।। ८०।।

yo yasya dhanahartā syāt sa taddharmāṇi pālayet/ samrakṣenniyamāmstasya tadbandhūn paritoṣayet//

धनहारिणा पुरुषेण धनस्वामिनो धर्मा नियमाश्च संरक्षणीयास्तदबान्धवाश्च सन्तोषणीया इत्याह य इत्यादिना। य: पुमान् यस्य पुंसो धनहर्ता स्यात् स तस्य धर्माणि पालयेत् तस्य नियमांश्च संरक्षेत् तस्य बन्धूनिप परितोषयेत्।

He who inherits the property of another should observe

the Dharma of the person he inherits; he should also follow his family custom and please his kinsmen.

### कानीना गोलकाः कुण्डा अतिपातकिनश्च ये। नाऽशौचं मरणे तेषां नैव दायाधिकारिता।। ८१।।

kānīnā golakāḥ kuṇḍā atipātkinaśca ye/ nā'śaucaṁ maraṇe teṣāṁ naiva dāyādhikāritā//

कानीनगोलकादीनां दायाधिकारित्वं तेषां मरणेऽशौचं च नेत्याह कानीना इत्यादिना। ये कानीना: पितुर्वेश्मन्यप्रकाशं कन्ययोत्पादिता: ये च गोलका मृते भर्तरि जाराज्जाता: ये च कुण्डा जीवत्येव पत्यौ जारजा: ये चोक्तलक्षणा अतिपातिकनस्तेषां मरणेऽशौचं न स्यात् तेषां दायाधिकारिता च नैव स्यात्। "अमृते जारजः कुण्डो मृते भर्तरि गोलकः" इत्यमरः।

In the case of the death of Kānīnas,<sup>2</sup> Golakas,<sup>3</sup> Kuṇḍas,<sup>4</sup> and persons guilty of very, great sins,<sup>5</sup> there is no Uncleanliness to be observed, and they are not qualified to inherit.

### लिङ्गच्छेदो दमो येषां यासां नासानिकृन्तनम्। महापातिकनाञ्चापि मृतौ नाऽशौचमाचरेत्।। ८२।।

liṅgacchedo damo yeṣāṁ yāsāṁ nāsānikṛntanam/ mahāpātakināñcāpi mṛtau nā'śaucamācaret//

नासाकर्तनदण्डकापराधकर्त्रीणां स्त्रीणां लिङ्गच्छेदनदण्डकापराधकारिणां महापात-किनाञ्च पुंसामपि मृतावशौचं नाऽऽचरणीयमित्याह लिङ्गच्छेद इत्यादिना । येषां पुरुषाणां लिङ्गच्छेद: शिश्नकर्तनं दमो दण्डो विहितस्तेषां यासां नासानिकृन्तनं नासिकाकर्तनं दण्डस्तासां स्त्रीणां महापातिकना ब्रह्मघातकादीनाञ्चापि मृतौ मरणेऽशौचं नाचरेन्न कुर्यात् ।

In the case of the death of a man who has been punished by castration, or of a woman who has been punished by the cutting

By this is meant—Should carry out religious worship of the deceased, as where a Śākteya inherits propery of a Vaiṣṇava, he need not change his own mode or worship, but should simply maintain the service of the Devatā in the way the deceased used to.

<sup>2.</sup> Child of unmarried woman.

<sup>3.</sup> Son of a widow.

<sup>4.</sup> Bastard born in the lifetime of husband.

<sup>5.</sup> Ati-pātakī. Such as incest. See ante XI, 29, 30.

of her nose, or of persons guilty of great sins, there is no period of Uncleanliness to be observed.

#### नृणामुद्देशहीनानां परिवारान् धनान्यपि। पालयेदक्षयेदाजा यावदुद्वादशवत्सरम्।। ८३।।

pālayedraksayedrājā

nrnāmuddeśahīnānām privārān dhanānyapi/ yāvaddvādasavatsaram//

अनुद्दिष्टानां मनुष्याणां परिवारान् धनानि च द्वादशवर्षपर्यन्तं राज्ञा रक्षितव्यानीत्याह नृणामित्यादिना । उद्देशहीनानामनृद्दिष्यनां नृणां मनुष्याणां परिवारान् यावद् द्वादशवत्सरं द्वादशवर्षपर्यन्तं राजा पालयेत्। तेषां धनान्यपि स एव रक्षयेत्।

The King should for twelve years protect the family and property of those of whom no news is known, and who have disappeared without any trace of their whereabouts.

# द्वादशाब्दे गते तेषां दर्भदेहान् विदाहयेत्। त्रिरात्रान्ते तत्सुताद्यैः प्रेतत्वं परिमोचयेत्।।८४।।

dvādaśābde gate tesām darbhadehān vidāhayet/ trirātrānte tatsutādyaih pretatvani parimocayet//

द्वादशवर्षादुर्ध्वमनुद्दिष्यनां पुंसां कुशमयानि शरीराणि राज्ञा तत्पुत्रादिभिर्दाहयित-व्यानि त्रिरात्रान्ते तेषां प्रेतत्वञ्च मोचियतव्यिमत्याह द्वादशाब्द इत्यादिना। द्वादशाब्दे द्वादशवर्षे गते याते सित तेषामुद्देशहीनानां नृणां दर्भदेहान क्शमयशरीराणि राजा तत्सुताद्यैरनुद्दिष्यानां पुत्रादिभिर्विदाहयेत्। त्रिरात्रान्ते तेषां प्रेतत्वञ्च तैरेव परिमोचयेत्।

On the expiration of twelve years the image of such a person should be made with Kuśa grass and cremated. His children and others should observe a period of uncleanliness for three days, and liberate him from the condition of a Preta2.

# ततस्तत्परिवारेभ्यः पुत्रादिक्रमतो विभज्य नुपतिर्दद्यादन्यथा पातकी भवेत्।। ८५।।

tatastatparivārebhyah putrādikramato dhanam/ vibhajya nṛpatirdadyādanyathā pātakī bhavet//

Mahā-pātakī. Such as drinking unconsecrated wine, killing a Vīra 1. and others as in Ch. X, 205, ante.

See p. 628, note 5, ante. 2.

ततः परमुद्देशरिहतजनस्वामिकं द्रव्यं विभज्य पुत्रादिक्रमतस्तत्परिवारेभ्यो नृपेण देयमित्याह तत इत्यादिना। ततस्तद्दाहानन्तरं तदीयं धनं विभय पुत्रादिक्रमतस्तत्परिट्यारेभ्यो नृपतिर्दद्यात्। नन्वेवमकुर्वतो नरपतेः को दोषोऽत आह अन्यथेति। अन्यथा एतद्भकुर्वन् नृपतिः पातको भवेत्।

The King should then divide his property among the members of his family in their order, beginning with the son; otherwise he (the King) incurs sin.

न कोऽपि रक्षिता यस्य दीनस्याऽऽपद्गतस्य च। तस्यैव नृपतिः पाता यतो भूपः प्रजाप्रभुः।। ८६।।

na ko'pi rakṣitā yasya dīnasyā''padgatasya ca/ tasyaiva nṛptiḥ pātā yato bhūpaḥ prajāprabhuḥ//

विपत्तिं प्राप्तोऽनन्यरक्षको मर्त्यो राज्ञैव पालीनय इत्याह न कोऽपीत्यादिना। आपद्गतस्य विपत्तिं प्राप्तस्य दीनस्य दिरद्रस्य यस्य पुंसः कोऽपि रक्षिता न विद्यते तस्य नृपतिरेव पाता रक्षकः स्यात्। यतो भूप एव प्रजानां प्रभुः स्वामी भवेत्। "न्निस्वस्तु दुर्विधो दीनो दिरद्रो दुर्गतोऽपि सः" इत्यमरः।

The King should protect the man who has no protector, who is powerless, who is in the midst of adversity, because the King is the Lord of his subjects.

यद्यागच्छेदनुिह्यो विभागान्तेऽपि कालिके। तस्यैव दाराः पुत्राश्च धनं तस्यैव नान्यथा।। ८७।।

yadyāgacchedanuddiṣṭo vibhāgānte'pi kālike/ tasyaiva dārāḥ putrāśca dhanan tasyaiva nānyathā//

द्रव्यविभागान्तेऽप्यागतस्याऽनुिंद्घस्यैव पत्यादयो भवेयुरित्याह यदीत्यादिना। हे कालिके विभागान्तेऽप्यनुिंद्घये जनो यद्यागच्छेत् तदा तस्यैव दारा भार्या पुत्राश्च तस्यैव धनमपि तस्यैव एतत्सर्वमन्यथा न भवेत्।

Kālikā! if the man who has disappeared returns after the lapse of twelve years, then he shall recover his wife, children, and property; there is no doubt of that.

नं समर्थः पुमान् दातुं पैतृकं स्थावरञ्च यत्: स्वजनायाऽथवाऽन्यस्मै दायादानुमतिं विना।। ८८।।

na samarthalı pumān dātum paitrkam sthāvarañca y at/ svajanāyā'thavā'nyasmai dāyādānumatim vin ā// अंशिकानामननुमतौ पितृस्वामिकस्थावरद्रव्यं कस्मैचिदपि दातुं न कोऽपि शक्नुयादित्याह न समर्थ इत्यादिना। स्थावरं चेत्यत्राऽवधारणार्थकश्चशब्दः पैतृक-स्थावराभ्यां द्वाभ्यामपि सम्बध्यते। तदाऽयमर्थः। दायादानुमितं विना अंशिकानामनुमतेर-भावे पैतृकमेव स्थावरमेव यत् द्रव्यं तत्स्वजनायान्यस्मै वा दातुं पुमान् समर्थः शक्तो न भवेत्।

> ''अन्वाचयसमाहारेतरेतरसमुच्चये। विनियोगे तुल्ययोगितावधारणहेतुषु। पादस्य पूरणेऽप्युक्तं नवस्वर्थेषु चाव्ययम्''।

Even a man is not competent to give away ancestral, immovable property, either to his own people or to strangers, without the consent of his heirs.

# यतु स्वोपार्जितं रिक्थं स्थावरं स्थावरेतरम्। अस्थावरं पैतृकं च स्वेच्छ्या दातुमर्हति।। ८९।।

yattu svopārjitam riktham sthāvaram sthāvaretaram/ asthāvaram paitṛkam ca svecchayā dātumarhati//

पैतृकं स्थावरञ्च यदित्यनेन स्वोपार्जितस्थावराद्यखिलद्रव्यस्य लब्धस्य पैतृकस्य च जङ्गमद्रव्यस्य स्वच्छन्दं दानं कुर्यादिति सूचितं तदेव पुनर्विस्पष्टियतुमाह यक्त्वित्यादिना। यत्तु स्वोपार्जितं स्थावरं स्थावरेतरं जङ्गमं च रिक्थं धनं यच्च लब्धं पैतृकं पितृसम्बन्धि अस्थावरं जङ्गमं धनं तत्तु स्वेच्छया दातुमर्हति।

A man may, at his pleasure, give away self-acquired property, be it movable or immovable, and may also give away ancestral movable property.

स्थिते पुत्रेऽथवा पत्यां कन्यायां तत्सुतेऽपि वा। जनके च जनन्यां वा भ्रातर्येवं स्वसर्यपि।। ९०।। स्वार्जितं स्थावरधनमस्थावरधनञ्च यत्। अस्थावरं पैतृकञ्च दातुं सर्वं क्षमो भवेत्।। ९१।।

sthite putre'thavā patnyām kanyāyām tatsute'pi vā/ janake ca jananyām vā bhrātaryevam svasaryapi// svārjitam sthāvaradhanamasthāvaradhanañca yat/ asthāvaram paitṛkañca dātum sarvam kṣamo bhavet// अतिसन्निकृष्टतरपुत्राद्यननुमताविष आत्मोपार्जितस्थावरादिसकलद्रव्यं पैतृकञ्चा-ऽस्थावरधनं दातुं पुमान् समर्थो भवेदित्याह स्थित इत्यादिनाक्षमो भवेदित्यन्तेन श्लोकद्वयेन। पुत्रे आत्मजेऽिष स्थितं सित पत्न्यां भार्यायामथवा कन्यायां दुहितिर स्थितायां तत्सुते कन्यापुत्रे वा जनके पितिर वा स्थितं जनन्यां मातिर वा स्थितायामेवं भ्रातिर सोदरे स्थितं स्वसर्यपि भिगन्यामिष स्थितायां स्वार्जितमात्मोपार्जितं यत् स्थावरं धनं यच्चाऽस्थावरधनं जङ्गम-द्रव्यं यच्च पैतृकमप्यस्थावरं धनं तत् सर्वं दातुं पुमान् क्षमः समर्थो भवेत्।

If there be a son or wife living, or daughter or daughter's son, or father or mother, or brother or sister, even then one may give away self-acquired property, both movable and immovable, and inherited movable property.

### धनमेवं विधानेन दत्तं वा धर्मसात्कृतम्। पुंसा तदन्यथा कर्तुं पुत्राद्यैनेव शक्यते।। ९२।।

dhanamevam vidhānena dattani vā dharmasātkṛtam/ pumsā tadanyathā kartum putrādyairnaiva śakyate//

शङ्करोक्तेन विधानेन पुरुषेण दत्तं धर्मार्थं च स्थापितं द्रव्यं तत् पुत्रादिभिर्नेवान्यथा कर्तुं शक्यिमत्याह धनिमत्यादिना। पुंसा पुरुषेणैवं विधानेन शिवोक्तेनैतादृशेन विधिना यत् धनं दत्तं यद्वा धनं धर्मसात्कृतं धर्माधीनं कृतं धर्मार्थं स्थापितिमिति यावत्। तत् धनं पुत्राद्यैरन्यथाकर्तुं नैव शक्यते।

If a man gives away or dedicates such property to any religious object, then his sons and others cannot annul such gift or dedication.

> धर्मार्थं स्थापितं रिक्थं दाता रिक्षतुमर्हति। न प्रभु: पुनरादातुं धर्मो ह्यस्य यतः प्रभु:।। ९३।।

dharmārtham sthāpitam riktham dātā rakṣitumarhati/ na prabhulı punarādātum dharmo hyasya yatalı prabhulı//

धर्मार्थस्थापितद्रव्यस्य धर्मस्वामिकत्वात् दातुः पुनरग्राह्यत्वं तद्रक्ष्यत्वञ्चाह धर्मार्थ-मित्यादिना। धर्मार्थं स्थापितं यद्रिक्थं धनं तद्रक्षितं दाताऽर्हति। तत् धनं पुनरादातुं गृहीतुं दाता न प्रभुरिधपः। यतोऽस्य धनस्य। हीति निश्चितौ। धर्मः प्रभुः स्वामी।

Property dedicated to any religious object should be looked after by the giver. The latter is, however, not competent to

take it back, because the ownership of such property is in Dharma<sup>1</sup>.

### मूलं वा तदुपस्वत्वं यथासङ्कल्पमम्बिके। स्वयं वा तत्प्रतिनिधिर्धर्मार्थं विनियोजयेत्।। ९४।।

mūlam vā tadupasvatvam yathāsankalpamambike/ svayam vā tatpratinidhirdharmārtham viniyojayet//

मूलधनं तदुपस्वत्वं वाऽऽत्माऽऽत्मप्रतिनिधिना वा यथासङ्कल्पं धर्मार्थं विनियोज-यितव्यिमत्याह मूलिमत्यादिना। हे अम्बिके यथासङ्कल्पं सङ्कल्पमनितक्रम्य मूलं वा धनं तदुपस्वत्वं वा स्वयमात्मैव वा तत्प्रतिनिधिरात्मन: प्रतिनिधिर्वा धर्मार्थं विनियोजयेत्। मुख्यस्याभावे तत्सदृशो य उपादीयते स प्रतिनिधि:।

Ambikā!<sup>2</sup> the property or the profits thereof should be employed by the dedicator himself, or his agent, for the religious object<sup>3</sup> to which it was dedicated.

## स्वोपार्जितधनस्यार्धं दायादायाऽपि चेत् धनी। दद्यात् स्नेहेन तच्चान्यो नान्यथा कर्तुमर्हति।। ९५।।

svopārjitadhanasyārdham dāyādāyā'pi cet dhanī/dadyāt snehena taccānyo nānyathā kartumarhati//

ननूपार्जकनेन प्रेमतो दायहारिणेऽपि दत्तं स्वोपार्जितद्रव्यस्यार्धमन्यः पुमानन्यथा कर्तुमर्हित न वेत्यत आह स्वोपार्जितधनस्येत्यादिना। धनी पुमांश्चेद्यदि स्नेहेन प्रेम्णा स्वोपार्जितधनस्यार्धं दायादायाऽपि धनहारिणेऽपि दद्यात्तदाऽन्यो जनस्तत्स्नेहेन दत्तं स्वोपार्जितधनार्धमन्यथा कर्तुं नार्हित न योग्यो भवति। इतोऽनन्तरं वक्ष्यमाणस्य वचनस्य बह्वंशिविषयत्वात् द्वयंशिविषयकमिदं वचनम्।

If the proprietor out of affection gives away half his self-acquired property to any of his heirs, then his other heirs shall not be able to annul the gift<sup>4</sup>.

# यदि स्वोपार्जितस्यार्धमेकस्मै धनहारिणाम्। ददात्यन्येश्च दायादैः प्रतिरोद्धं न शक्यते।। ९६।।

<sup>1.</sup> i.e., the property belongs to the purpose for which it has been dedicated.

<sup>2.</sup> Mother. An epithet of the Devī—as the Universe is from Her.

<sup>3.</sup> Dharmartham.

Bhāratī says that this applies to cases where one of several heirs is preferentially treated.

yadi svopārjitasyārdhamekasmai dhanahāriṇām/ dadātyanyaiśca dāyādaiḥ pratiroddhum na śakyate//

ननु बहूनां दायादनामेकस्मै दीयमानं स्वोपार्जितधनस्यार्धं अन्ये दायादाः प्रतिरोद्धं शक्नुवन्ति न वेत्यत आह यदीत्यादिना। यद्यर्जको धनहारिणां दायादानां मध्ये एकस्मै धनहारिणे स्वोपार्जितस्य द्रव्यस्यार्धं ददाति तदाऽन्यैर्दायादैः प्रतिरोद्धं वारियतुं न शक्यते।

If the proprietor gives half his self-acquired wealth to any of his heirs, in such a case the other heirs shall not be able to avoid such gift.

> एकेन पितृवित्तेन यत्र वित्तमुपार्जितम्। पित्र्ये समांशा दायादा न लाभार्हा विनाऽर्जकम्।। ९७।।

ekena pitrvittena yatra vittamupārjitam/ pitrye samāmsā dāyādā na lābhārhā vinā'rjakam//

ननु पैतृकद्रविणेनैवोपार्जिते वित्ते सर्वे दायादा भागार्हा भवेयुर्न वेत्याशङ्कायामार्ह एकेनेत्यादिना। यत्रा येषु दायादेषु मध्ये येनैकेन दायादेन येन पितृवित्तेन पैतृकेण धनेन वित्तं धनमुपार्जितं ते सर्वे दायादास्तिस्मन् पित्र्ये पैतृके वित्ते समांशाः समभागिनः स्युः। तमर्जकं विना लाभार्हास्तु न स्युः। किन्त्वर्जक एवैको लाभार्ह इत्यर्थः।

If one of several brothers earns money with the help of the paternal property, then, while the other brothers are entitled to proportionate shares of the paternal property, no one but the acquirer is entitled to the profits.

पैतृकाणि च वित्तानि नष्टेऽप्युद्धारयेतु यः। दायादानां तद्धनेभ्य उद्धर्ता द्वयंशमहीत।। ९८।।

paitṛkāṇi ca vittāni naṣṭe'pyuddhārayettu yalṛ/ dāyādānāṁ taddhanebhya uddharttā dvyaṁśamarhati//

विनष्यिन पैतृकद्रव्यण्युद्धरतो जनस्य तत्र भागद्वयहारित्वमन्येषां तु समभागित्विम-त्याह पैतृकाणीत्यादिना। दायादानां मध्ये यस्तु दायादो नष्टेऽपि नाशेऽपि सित पैतृकाणि वित्तान्युद्धरेत् स उद्धर्त्ता तद्धनेभ्यो द्वयंशं भागद्वयमहीत अन्ये तु सममंशं लभन्त इत्यर्थः।

If one brother acquires ancestral property which was lost, then he shall receive two shares, and the other brothers shall each receive one share.

> पुण्यं वित्तं च विद्या च नाश्रयेदशरीरिणम्। शरीरन्तु पितुर्यस्मात् किन्न स्यात् पैतृकं वसु।। ९९।।

puṇyanı vittanı ca vidyā ca nāśrayedaśarīriṇanı/ śarīrantu pituryasmāt kinna syāt paitṛkanı vasu//

वपुषः पैतृकत्वेन वपुष्मदाश्रितानां विद्यावित्तादीनामपि पैतृकत्वसत्त्वात् पृथगन्नद्रव्यैरिप मनुष्यैस्तैरेवोपार्जितानां सर्वेषां धनानां पितृसम्बन्धत्वानपायात् स्वोपार्जितत्वं न सिद्धयेदतो निजायासैरिजितानां सकलद्रव्याणां स्वोपार्जितत्वमर्जकमात्र-स्वामिकत्वञ्च ज्ञातव्यमित्येतदेवाह पुण्यमित्यादिना न चापरः इत्यन्तेन श्लोकत्रयेण। यस्माद्धेतोः पुण्यं धर्मं वित्तं धनं च विद्या शास्त्रादितत्त्वज्ञानं चाशरीरिणमदेहिनं नाश्रयेन्नावलम्बेत किन्तु शरीरिणमेवाऽऽश्रयेत् शरीरन्तु पितुः पितृसम्बन्धि भवति अतः किं वसु धनं पैतृकं पितृसम्बन्धि न भवेदिप तु सर्वं वसु पैतृकमेव भवेत्।

Religious merit, wealth, and learning are all dependent on the body, and inasmuch as this body comes from the father, then (in such sense) what is there which is not paternal property?

> पृथगन्नैः पृथग्वित्तैर्मनुजैर्यदुपार्जितम्। सर्वं तत् पितृसंक्रान्तं तदा स्वोपार्जितं कुतः।। १००।।

pṛthagannaiḥ pṛthagvittairmanujairyadupārjitam/ sarvani tat pitṛsankrāntani tadā svopārjitani kutaḥ//

पृथगन्नैरिति। अतः पृथगन्नैर्विभिन्नभक्तैः पृथग्वित्तैर्विभक्तधनैरिप मनुजैर्मनुष्यैर्यदु-पार्जितं तत्सर्वं पितृसंक्रान्तं पितृसम्बद्धं जातं तदा स्वोपार्जितं धनं कुतो भवेत् धनस्य स्वोपार्जितत्वं न सिद्धयेदित्यर्थः।

If whatever men earn, even when separate in mess and separate in property, is to be considered paternal property then what is there that is self-acquired?

अतो महेशि स्वायासैर्येन यद्धनमर्जितम्। स्वोपार्जितं तदेव स्यात् स तत्स्वामी न चापरः।। १०१।।

ato maheśi svāyāsairyena yaddhanamarjitam/ svopārjitam tadeva syāt sa tatsvāmī na cāparalı//

अत इति । हे महेशि अतो हेतो: स्वायासैरात्मपरिश्रमैर्येन पृथगन्नादिनाऽपृथगन्नादिना वा पुंसा यत् धनमर्जितं तदेव धनं स्वोपार्जितं स्यात् । सोऽर्जकं एव तत्स्वामी स्वोपार्जितस्य धनस्य प्रभुनं चापरोऽर्जकभिन्नः वामी । Therefore, O Great Devī!¹ whatever money is earned by one's own individual labour shall be self-acquired; the person acquiring it shall be the owner thereof, and no one else.

## मातरं पितरं देवि गुरुं चैव पितामहान्। मातामहान् करेणापि प्रहरन्नैव दायभाक्।। १०२।।

mātaram pitaram devi gurum caiva pitāmahān/ mātāmahān kareṇāpi praharannaiva dāyabhāk//

मात्रादीन् पाणिनाऽपि प्रहरतो मानवस्य दायभागित्वं नैव स्यादित्याह मातरिमत्यादिना। हे देवि मातरं जननीं पितरं जनकं गुरुं मन्त्रोपदेष्टारम् बहुवचनस्य बहूपलक्षकत्वात् पितामहान् पितामहादीन् मातामहांश्चापि मातामहादीनपि करेण पाणिनाऽपि प्रहरन्नरो दायभाक् नैव भवेत्। अपि शब्देन दण्डादिना मात्रादीन् प्रहरतस्तु सुतरामेव दायभागित्वं न भवेदिति सूचितम्।

O Devī! the man who even lifts his hand against his mother, father, Guru, paternal and maternal grandfathers,<sup>2</sup> shall not inherit.

### निघ्नन्यनिप प्राणैर्न तेषां धनमाप्नुयात्। हतानामन्यदायादा भवेयुर्धनभागिनः।। १०३।।

nighnannanyānapi prāṇairna teṣāni dhanamāpnuyāt/ hatānāmanyadāyādā bhaveyurdhanabhāginali//

भ्रात्रादीनिष धनार्थं मारयतः पुरुषस्य हतस्वामिकद्रव्ये निरंशकत्वमपरदायादानां समांशकत्वं स्यादित्याह निघ्निन्तत्यादिना। अन्यानिष मात्रादिभिन्नानिष जनान् प्राणैर्निघ्नन्मारयन्नरस्तेषां हतानां धनं नाप्नुयान्न लभेत्। किन्तु हतानामन्ये हन्तुर्भित्रा दायादा धनभागिनो भवेयुः।

The man who kills another shall not inherit his property; but the other heirs of the person killed shall inherit his property.

नपुंसकाः पुङ्गवश्च ग्रासाच्छ्रदनमम्बिके। यावज्जीवनमहीन्ति न ते स्युर्दायभागिनः।। १०४।।

napunisakāli pungavaśca grāsācchādanamambike/ yāvajjīvanamarhanti na te syurdāyabhāginaļi//

<sup>1.</sup> Maheśī.

<sup>2.</sup> By this other ancestors are also meant.

अथाऽनंशानां पङ्गुक्लीबानां यावज्जीवनं ग्रासाच्छादनभागित्वं स्यादित्याह नपुंसका इत्यादिना। हे अम्बिके जगज्जनिन नपुंसका पङ्गवश्च यावज्जीवनं जीवनपर्यन्तं केवलं ग्रासाच्छादनमर्हन्ति। ते दायभागिनो न स्यु:।

Ambikā! eunuchs and persons who are crippled are entitled to food and clothes so long as they live, but they are not entitled to inherit property.

# सस्वामिकं प्राप्तधनं पिथ वा यत्र कुत्रचित्। नृपस्तत्स्वामिने प्राप्ता दापयेत् सुविचारयन्।। १०५।।

sasvāmikam prāptadhanam pathi vā yatra kutrcit/ nṛpastatsvāmine prāptrā dāpayet suvicārayan//

नन्वध्वादौ लब्धस्य सस्वामिकद्रव्यस्य प्राप्तृजनगामित्वं स्यादात्मस्वामिगामित्वं वेत्यत आह सस्वामिकमित्यादिना। पथि मार्गे यत्र कुत्रचिद्वा स्थाने सस्वामिकं प्राप्तं धनं सुविचवारयन्तृपः तत्स्वामिने प्राप्तधनस्यापि पतये प्राप्ता पुंसा दापयेन्।

If a man finds property which belongs to another, on the road or anywhere else, then the King shall, after due deliberation, make the finder restore it to the owner.

# अस्वामिकानां जीवानामस्वामिकधनस्य च। प्राप्ता तत्र भवेत् स्वामी दशमांशं नृपेऽर्पयेत्।। १०६।।

asvāmikānāni jīvānāmasvāmikadhanasya ca/ prāptā tatra bhavet svāmī daśamāniśan nṛpe'rpayet//

नन्वस्वामिकाः प्राप्ता गवाश्वादयो जीवास्तादृशानि प्राप्तानि धनानि च प्राप्तारं पुमांसं गच्छेयुर्वसुधाधिपं वेत्याशङ्कायामाह अस्वामिकानामित्यादिना। अस्वामिकानां स्वामिरिहतानां जीवानां गवाश्वादीनामस्वामिकस्य धनस्य च प्राप्ता जनस्तत्र तेषु प्राप्तुषे स्वामी भवेत्। तत्र च दशममंशं प्राप्ता नृपेऽर्पयेद्दद्यात्। जीवानामित धनस्येति च ''कर्तृकर्मणोः कृतीित'' कर्मणि षष्ठी।

If a man finds property, or a beast of which there is no owner, then the finder becomes the owner of the same, but should give the King a tenth share of such property or beast (or of the value thereof).

> स्थावरं धनमन्यस्मै स्थिते सान्निध्यवर्तिनि। योग्ये क्रेतरि विक्रेतुं न शक्तः स्थावराधिपः।। १०७।।

stlıāvaranı dhanamanyasmai sthite sānnidhyavartini/ yogye kretri vikretuni na śaktaḥ sthāvarādhipali//

ननु स्थावरद्रव्यस्वामिना दूरस्थयोग्यसमीपस्थयो: क्रायकयोर्मध्ये कतरस्मै स्थावरं धनं विक्रेतुं शक्येत तन्नाह स्थावरमित्यादिना। सान्निध्यवर्तिनि समीपस्थायिनि योग्ये क्रयार्हे क्रेतिर क्रायके स्थिते सत्यन्यस्मै दूरवर्तिने पुंसे स्थावरं धनं विक्रेतुं स्थावराधिपो जनः शक्तो न भवेत् किन्तु सान्निध्यवर्तिने एव विक्रेतुं शक्नुयादित्यर्थः। सन्निधिरेव सान्निध्यम्। ''चतुर्वर्णादीनां स्वार्थे उपसंख्यानमिति'' स्वार्थे ष्यञ्।

If there be a competent buyer for immovable property, who is a near neighbour,<sup>1</sup> then it is not competent for the owner of the immovable property to sell the same to another<sup>2</sup>.

सान्निध्यवर्तिनां ज्ञातिः सवर्णो वा विशिष्यते। तयोरभावे सुहृदो विक्रेत्रिच्छा गरीयसी।। १०८।।

sānnidhyavartinām jñātilī savarņo vā viśiṣyate/ tayorabhāve suhṛdo vikretricchā garīyasī//

नन्वनेकेषां सन्निधवर्तिनां मध्ये कतमस्य स्थावरद्रव्यक्रयणे वैशिष्ट्यमत आह सान्निध्येत्यादिना। सान्निध्यवर्तिनां मध्ये ज्ञातिर्गोत्रजो विशिष्यते सवर्णः समानवर्णो वा विशिष्यते तयोज्ञीतिसवर्णयोरभावे सुहृदो मित्राणि विशिष्यन्ते। ननु बहूनां गोत्रजानां सवर्णानां सुहृदाञ्च मध्ये कतमस्मै स्थावरं द्रव्यं तत्स्वामी विक्रीणीतेत्यत आह विक्रेतिच्छेति। विक्रेतुर्विक्रयकर्तुरिच्छा गरीयसी गुरुतरा भवेत्। क्रमत एव तेषां मध्ये यस्मै विक्रेतुमिच्छेत्तस्मै एव विक्रीणीतेति भावः।

Among buyers who are near, the agnate<sup>3</sup> and one of the same caste<sup>4</sup> are specially qualified, and in their absence friends, but the desire of the seller should prevail<sup>5</sup>.

निर्णीतमूल्येऽप्यन्येन स्थावरस्य क्रयोद्यमे। तन्मूल्यं चेत् समीपस्थो राति क्रेता न चापरः।। १०९।।

<sup>1.</sup> Sānnidhyavartī. Tarkālańkāra renders "relation."

<sup>2.</sup> This and the following verses deal with the right of pre-emption.

<sup>3.</sup> Jñāti—i.e., a person within the same Gotra.

<sup>4.</sup> Savarna.

Bhāratī adds—If there be several buyers belonging to any of these classes, the person to whom the seller wishes to sell the property will have a predominant claim.

nirṇītamūlye'pyanyena sthāvarasya krayodyame/ tanmūlyam cet samīpastho rāti kretā na cāparali//

नन्वन्यनिर्णीतमूल्यं स्थावरं वित्तं तन्मूल्यं ददता समीपस्थायिना क्रीयेत निर्णीतमूल्येनाऽन्येन वेत्याशङ्कायामाह निर्णीतेत्यादि। स्थावरस्य वित्तस्य क्रयोद्यमे सित अन्येन समीपस्थिभिन्नेन पुंसा निर्णीतमूल्येऽपि मूल्ये निर्णीतेऽपि सित तन्मूल्यम् अन्यनिर्णीतमूल्यकस्थावरद्रव्यमूल्यं चेद्यदि समीपस्थो जनो राति ददाति तदाऽपरः समीपस्थिभिन्नो जनः क्रेता क्रायको न भवेत् किन्तु समीपस्थ एव मूल्यं दत्त्वा क्रीणीयादित्यर्थः।

If immovable property is about to be sold at a price fixed, and a neighbour pays the same price, then the latter is entitled to purchase it and no other.

# मूल्यं दातुमशक्तश्चेत् सम्मतो विक्रयेऽपि वा। सन्निधस्थस्तदाऽन्यस्मै गृही शक्तोऽतिविक्रये।। ११०।।

mūlyam dātumašaktašcet sammato vikraye'pi vā/ sannidhisthastadā'nyasmai gṛhī śakto'tivikraye//

स्थावरधनस्य मूल्यं दातुमशक्नुवित तिद्वक्रये सम्मितं वापि कुर्वित समीपस्थायिनि जने दूरस्थाय तिद्वक्रेतुं तत्स्वािम शक्नोतीत्यत आह मूल्यिमत्यािदना। सिन्निधिस्थः समीपस्थायी जनश्चेद्यदि स्थावरस्य मूल्यं दातुमशक्तो भवेत् तस्य विक्रयेऽपि वा सम्मतः सम्मितमान् भवेत् तदा गृही गृहस्थोऽन्यस्मै सिन्निधिस्थिभिन्नाय विक्रये शक्नोित शक्तो भवति।

If the neighbour is unable to pay the price and consents to the sale (to another), then only may the house-holder sell the property to another.

# क्रीतं चेत् स्थावरं देवि परोक्षे प्रतिवासिनः। श्रवणादेव तन्मूल्यं दत्त्वाऽसौ प्राप्तुमर्हति।। १११।।

krītam cet sthāvaram devi parokṣe prativāsinaḥ/ śravaṇādeva tanmūlyam dattvā'sau prāptumarhati//

ननु समीपस्थायिन: परोक्ष एवान्येन क्रीतं स्थावरं वित्तं क्रेतैव प्राप्तुमर्हित तत् श्रुत्वैव तन्मूल्यं ददत् समीपस्थायी वेत्याशङ्कायामाह क्रीतञ्चेदित्यादिना। हे देवि चेद्यदि प्रतिवासिन: सन्निधिस्थायिनो जनस्य परोक्षे स्थावरं द्रव्यमन्येन क्रीतं भवेत् तदा श्रवणादेव तन्भूल्यम् अन्यक्रीतस्थावरद्रव्यमूल्यं दत्त्वाऽसौ प्रतिवासी प्राप्तम् अर्हति। श्रवणादेवेत्यनेन कालान्तरे तन्भूल्यं दत्त्वाऽपि स्थावरद्रव्यं प्राप्तुं नार्हतीति सूचितम्।

O Devī! if immovable property be brought without the knowledge of the neighbour, the latter is entitled to have it upon the condition of his paying the price immediately he hears of such sale.

# क्रेता तत्र गृहारामान् विनिर्माति भनक्ति वा। मूल्यं दत्त्वापि नाप्नोति स्थावरं सन्निधिस्थितः।। ११२।।

kretā tatra gṛhārāmān vinirmāti bhanakti vā/ mūlyani dattvāpi nāpnoti sthāvaran sannidhisthitaḥ//

क्रायकजनविनिर्मितमन्दिरारामं तद्भग्नमन्दिरोपवनं वा क्रीतं स्थावरधनं मूल्यं दत्त्वापि समीपस्थायी नाप्तुमर्हतीत्याह क्रेतेत्यादिना। क्रेता जनस्तत्र क्रीते स्थावरे यदि गृहारामान् गृहाण्युपवनानि च विनिर्माति करोति तत्र विनिर्मितानेव तान् भनिक्त आमर्दयित वा तदा सन्निस्थितोऽपि जनो मूल्यं दत्त्वापि स्थावरधनं नाप्नोति न लभते।

Should, however, the buyer, after purchasing it, have converted the place into a garden, or built a house thereon, or if he has pulled down any building, the neighbour is not entitled in such a case to obtain the immovable property by the payment of its price.

# करहीनाऽप्रतिहता वन्यारण्यातिदुर्गमा। अनादिष्टोऽपि तां भूमिं सम्पन्नां कर्तुमहित।। ११३।।

karahīnā' pratihatā vanyāraṇyātidurgamā/ anādisto' pi tāin bhūmim sampannām kartumarhati//

भूमिपालेनाऽनाज्ञापितेनापि पुंसा जलोद्भवा काननोद्भवा च करहीना खिला भूमिः सम्पन्ना कर्तव्येत्याह करहीनेत्यादिना। वन्या जलोद्भवाऽऽरण्या काननोद्भवा चातिदुर्गमाऽतएवाऽप्रतिहता खिलाऽतएव करहीना राजग्राह्मभागरिहता या भूमिस्तां भूमिमनादिष्ट्येऽपि भूपेनाऽनाज्ञप्तोऽपि पुरुषः सम्पन्नां शस्याद्यां कर्त्तुमर्हति। वने जले भवा वन्या। दिगादिभ्यो यदिति यत्। "पयः कीलालममृतं जीवनं भुवनं वनम्" इत्यमरः। अरण्ये भवा आरण्या अरण्याण्ण इति णः।

A man may, without permission, without payment, and without obstruction, bring under cultivation any land which

rises from the water,1 which is in the middle of a forest, or otherwise difficult of access.

### बहुप्रयाससाध्यायास्तस्या भूमिर्महीभृते। दत्त्वा दशांशं भुञ्जीयात् भूमिस्वामी यतो नृप:।। ११४।।

bahuprayāsasādhyāyāstasyā bhūmirmahībhṛte/ dattvā daśāmśam bhuñjīyāt bhūmisvāmī yato nṛpaḥ//

अनेकायाससाध्यवन्यारण्यक्षितिजातवस्तुनो दशमांशं भूमिस्वामित्वाद्राज्ञे समर्प्या-विशष्टं सर्वं स्वयं भोक्तव्यमित्याह बिह्नत्यादिना। यतो नृपो राजा भूमिस्वामी अतो बहुप्रयाससाध्याया अनेकपरिश्रमनिष्पाद्यायास्तस्या कन्याया आरण्यायाश्च भूमेर्जातस्य वस्तुनो दशांशं दशमांशं महीभृते राज्ञे दत्त्वाऽविशष्टं स्वयं भुञ्चीत।

Where land has been brought under cultivation by considerable labour, the King, since he is the Lord of the soil, should be given a tenth of the profits of the land, and the rest should be enjoyed by him who has reclaimed it.

### वापीकूपतडागानां खननं वृक्षरोपणम्। परानिष्टकरे देशे न गृहं कर्तुमर्हति।। ११५।।

vāpīkūpatadāgānām khananam vṛkṣaropaṇam/ parāniṣṭakare deśe na gṛham kartumarhati//

अन्यानाकाङ्क्षितोत्पादके स्थाने वाप्यादीनां खननं वृक्षाणामारोपणं गेहस्य निर्माणं च न विधेयमित्याह वापीत्यादिना। वाप्यादिखननवृक्षरोपणगृहकरणसत्त्वात् परानिष्टकरे– ऽन्यानीणितोत्पादके देशे वापीकूपतडागानां खननं तथा वृक्षरोपणं तथा गृहमपि कर्तुं जनो नार्हित।

One should not excavate tanks, reservoirs, or wells, nor plant trees, nor build houses in places where they are likely to injure other people.

### देवार्थं दत्तकूपादौ तथा स्रोतस्वतीजले। पानाधिकारिणः सर्वे सेचनेऽन्तिकवासिनः।। ११६।।

devārtham dattakūpādau tathā srotasvatījale/ pānādhikāriņalī sarve secane'ntikavāsinalī//

देवार्थदत्तकूपादिजले नदीजले च सर्वेषां पानाधिकारिता सेकाधिकारिता तु

<sup>1.</sup> Chur, or alluvial land.

तिनकटस्थायिनामेवेत्याह देवार्थमित्यादिना। देवार्थं दत्तकूपादौ तथा स्रोतस्वतीजले नदीवारिणी सर्वे पानाधिकारिण: सेचने त्वन्तिकवासिनो निकटस्थायिन एवाधिकारिणो भवेयु:।''स्रोतस्वती द्वीपवती स्रवन्ती निम्नगापगा'' इत्यमर:।

All have the right to drink the water of tanks and wells dedicated to Devas, as also the water of rivers, but the neighbours alone have the right to bale<sup>1</sup> it out.

## यत्तोयसेचनाल्लोका भवेयुर्जलकातराः। न सिञ्चेयुर्जलं तस्मादपि सन्निधिवर्तिनः।। ११७।।

yattoyasecanāllokā bhaveyurjalakātarāļi/ na siñceyurjalam tasmādapi sannidhivartinaḥ//

ननु यत् पानीयसेचनतस्तत्समीपस्थायिनो लोका जना व्याकुला भवेयुस्तज्जलं सेचनीयं न वेत्यत आह यत्तोयेत्यादिना। यत्तोयसेचनाद्यस्य कूपादेर्वारिणः सेकाल्लोका जना जलकातराः पानीयव्याकुला भवेयुस्तस्माज्जलं सन्निधवर्तिनोऽपि न सिञ्चेयुः दूरवर्तिनान्तु का वार्ता।

The water should not be baled out of tanks and so forth, even by neighbours, if to do so would cause a water famine.

### धनानामविभक्तनामंशिनां सम्मतिं विना। तथाऽनिर्णीतवित्तानामसिद्धौ न्यासविक्रयौ।। ११८।।

dlıanānāmavibhaktanāmanisināni sammatini vinā/ tathā'nirnītavittānāmasiddhau nyāsavikrayau//

दायादासम्मतयोरिवभक्तद्रव्यन्यासिवक्रययोर्निर्णयरिहतद्रव्यन्यासिवक्रययोश्च सिद्धत्वं न भवेदित्याह धनानामित्यादिना । अंशिनां दायादानां सम्मितं विना अविभक्तानां धनानां न्यासिवक्रयावसिद्धौ सिद्धौ न भवेताम् । तथाऽनिर्णीतिवत्तानां वित्तानि इमानि अस्यैवेति वित्तानि इमानि इयन्ति वेति निर्णयरिहतद्रव्याणां स्थापनिवक्रयौ सिद्धौ न स्याताम् ।

The mortgage<sup>2</sup> and sale of property which is undivided, without the consent of the co-sharers, as also when the right of the parties therein is not determined, is invalid.

<sup>1.</sup> Secana—for irrigation purposes.

<sup>2.</sup> Nyāsa.

rises from the water,1 which is in the middle of a forest, or otherwise difficult of access.

### बहुप्रयाससाध्यायास्तस्या भूमिर्महीभृते। दत्त्वा दशांशं भुञ्जीयात् भूमिस्वामी यतो नृप:।। ११४।।

bahuprayāsasādhyāyāstasyā bhūmirmahībhṛte/ dattvā daśāmiśam bhuñjīyāt bhūmisvāmī yato nṛpaḥ//

अनेकायाससाध्यवन्यारण्यक्षितिजातवस्तुनो दशमांशं भूमिस्वामित्वाद्राज्ञे समर्प्या-विशिष्टं सर्वं स्वयं भोक्तव्यमित्याह बिह्नत्यादिना। यतो नृपो राजा भूमिस्वामी अतो बहुप्रयाससाध्याया अनेकपरिश्रमिनिष्पाद्यायास्तस्या कन्याया आरण्यायाश्च भूमेर्जातस्य वस्तुनो दशांशं दशमांशं महीभृते राज्ञे दत्त्वाऽविशिष्टं स्वयं भुञ्जीत।

Where land has been brought under cultivation by considerable labour, the King, since he is the Lord of the soil, should be given a tenth of the profits of the land, and the rest should be enjoyed by him who has reclaimed it.

## वापीकूपतडागानां खननं वृक्षरोपणम्। परानिष्टकरे देशे न गृहं कर्तुमर्हति।। ११५।।

vāpīkūpataḍāgānām khananam vṛkṣaropaṇam/ parāniṣṭakare deśe na gṛham kartumarhati//

अन्यानाकाङ्क्षितोत्पादके स्थाने वाप्यादीनां खननं वृक्षाणामारोपणं गेहस्य निर्माणं च न विधेयमित्याह वापीत्यादिना। वाप्यादिखननवृक्षरोपणगृहकरणसत्त्वात् परानिष्टकरे-ऽन्यानीणितोत्पादके देशे वापीकूपतडागानां खननं तथा वृक्षरोपणं तथा गृहमपि कर्तुं जनो नार्हित।

One should not excavate tanks, reservoirs, or wells, nor plant trees, nor build houses in places where they are likely to injure other people.

### देवार्थं दत्तकूपादौ तथा स्त्रोतस्वतीजले। पानाधिकारिणः सर्वे सेचनेऽन्तिकवासिनः।। ११६।।

devārthan dattakūpādau tathā srotasvatījale/ pānādhikārinah sarve secane'ntikavāsinah//

देवार्थदत्तकूपादिजले नदीजले च सर्वेषां पानाधिकारिता सेकाधिकारिता तु

<sup>1.</sup> Chur, or alluvial land.

तिनकटस्थायिनामेवेत्याह देवार्थिमित्यादिना। देवार्थं दत्तकूपादौ तथा स्रोतस्वतीजले नदीवारिणी सर्वे पानाधिकारिण: सेचने त्विन्तकवासिनो निकटस्थायिन एवाधिकारिणो भवेयु:।''स्रोतस्वती द्वीपवती स्रवन्ती निम्नगापगा'' इत्यमर:।

All have the right to drink the water of tanks and wells dedicated to Devas, as also the water of rivers, but the neighbours alone have the right to bale<sup>1</sup> it out.

यत्तोयसेचनाल्लोका भवेयुर्जलकातराः। न सिञ्चेयुर्जलं तस्मादपि सन्निधिवर्तिनः।। ११७।।

yattoyasecanāllokā bhaveyurjalakātarāļi/ na siñceyurjalam tasmādapi sannidhivartinaļi//

ननु यत् पानीयसेचनतस्तत्समीपस्थायिनो लोका जना व्याकुला भवेयुस्तज्जलं सेचनीयं न वेत्यत आह यत्तोयेत्यादिना। यत्तोयसेचनाद्यस्य कूपादेवीरिणः सेकाल्लोका जना जलकातराः पानीयव्याकुला भवेयुस्तस्माज्जलं सिन्निधवर्तिनोऽपि न सिञ्चेयुः दूरवर्तिनान्तु का वार्ता।

The water should not be baled out of tanks and so forth, even by neighbours, if to do so would cause a water famine.

धनानामविभक्तनामंशिनां सम्मतिं विना। तथाऽनिर्णीतवित्तानामसिद्धौ न्यासविक्रयौ।। ११८।।

dhanānāmavibhaktanāmanisinām sammatim vinā/ tathā'nirṇītavittānāmasiddhau nyāsavikrayau//

दायादासम्मतयोरविभक्तद्रव्यन्यासिवक्रययोर्निर्णयरिहतद्रव्यन्यासिवक्रययोश्च सिद्धत्वं न भवेदित्याह धनानामित्यादिना । अंशिनां दायादानां सम्मतिं विना अविभक्तानां धनानां न्यासिवक्रयावसिद्धौ सिद्धौ न भवेताम् । तथाऽनिर्णीतिवत्तानां वित्तानि इमानि अस्यैवेति वित्तानि इमानि इयन्ति वेति निर्णयरिहतद्रव्याणां स्थापनिवक्रयौ सिद्धौ न स्याताम् ।

The mortgage<sup>2</sup> and sale of property which is undivided, without the consent of the co-sharers, as also when the right of the parties therein is not determined, is invalid.

<sup>1.</sup> Secana—for irrigation purposes.

<sup>2.</sup> Nyāsa.

## स्थाप्यानां बद्धवित्तानां ज्ञानान्नष्टेऽप्ययत्नतः। तन्मूल्यं दापयेत्तेन स्वामिने सर्वथा नृपः।।११९।।

sthāpyānāni baddhvittānāni jñānānnaṣṭe'pyayatnataḥ/tanmūlyani dāpayettena svāmine sarvathā nṛpaḥ//

यस्यालये न्यस्तद्रव्याणां बद्धद्रव्याणाञ्च ज्ञानपूर्वकादयत्नान्नाशो भवेत् तेन पुंसा तन्मूल्यं तत्स्वामिने नृपतिना दापयितव्यमित्याह स्थाप्यानामित्यादिना। ज्ञानादयत्नतो ज्ञानपूर्वकादयत्नात् स्थाप्यानां न्यासिवत्तानां बद्धवित्तानाञ्च नष्टेऽपि नाशेऽपि सित यद्गेहे स्थापितानि बद्धानि च वित्तानि नष्ट्यनि तेन पुंसा तन्मूल्यं स्थापितबद्धवित्तमूल्यं स्वामिने तिद्वत्ताधिपतये नृपो राजा सर्वथा सर्वप्रकारेण दापयेत्। ज्ञानान्नष्टेऽप्ययत्नत इति वदता सदाशिवेन तद्रक्षायै यत्नसत्त्वेऽपि कथञ्चित्तन्नाशे सित तन्मूल्यं नृपेण न दापयितव्यमिति सूचयामास।

If property mortgaged or deposited with another is destroyed wilfully or by negligence, then the King should make the mortgagee or depositee restore the value thereof to the owner.

### अभिमत्या स्थापकस्य पश्चादिन्यस्तवस्तुनाम्। व्यवहारे कृते तत्र धार्ता सम्पोषयेत् पशुन्।।१२०।।

abhimatyā sthāpakasya paśvādinyastavastunām/ vyavahāre kṛte tatra dhārtā sampoṣayet paśūn//

स्थापकसम्मत्या कृतन्यस्तपश्चादिवस्तुव्यवहारेणैव पुंसा स्थापिताः पशवः सम्पोषयितव्या इत्याह अभिमत्येत्यादिना। स्थापकस्य द्रव्यन्यासकस्याऽभिमत्या सम्मत्या। पश्चादिन्यस्तवस्तुनां व्यवहारे कृते सित तत्र तेषु न्यस्तवस्तुषु मध्ये पशून् धार्ता धारकः पुरुषः सम्पोषयेत्। संज्ञापूर्वकिविधेरिनत्यत्वात् पश्चादिन्यस्तवस्तुनामित्यत्र नामीति न दीर्घत्वम्। आगमजस्याप्यनित्यत्वात् धार्तेत्यत्रार्धधातुकस्येडूलादेरिति नेडागमः।

If any animal or any other thing is used with the consent of the depositor by the person with whom they are placed, then the depositee should bear the expense of food and keep.

लाभे नियोजयेद्यत्र स्थावरादीनि मानवः। नियमेन विना काललाभयोरन्यथा भवेत्।। १२१।।

lābhe niyojayedyatra sthāvarādīni mānavalı/ niyamena vinā kālalābhayoranyathā bhavet// काललाभयोर्नियममकृत्वैव यस्मिंल्लाभे स्थावरादिद्रव्याणि प्रयोज्यन्ते तस्य अन्यथात्वं भवेदित्याह लाभे इत्यादिना। काललाभयोर्नियमेन विना यत्र लाभे फले स्थावरादीनि वस्तूनि मानवो नियोजयेत्। स लाभोऽन्यथा भवेत्। ''नीवीपरिपणं मूलधनं लोभोऽधिकं फलम्' इत्यमरः।

Where immovable or movable property is made over to another for profit, such transaction will be invalid if it be not for a definite time, or if the amount of profits is indeterminate.

# साधारणानि वस्तूनि लाभार्थं नैव योजयेत्। मृते पितरि सर्वेषामंशिनां सम्मतिं विना।। १२२।।

sādhāraṇāni vastūni lābhārtham naiva yojayet/ mṛte pitari sarveṣāmamśinām sammatim vinā//

पितुर्मरणादूर्ध्वं सर्वभ्रातृणां सम्मतेरभावे सामान्यद्रव्याणि लाभार्थं नैव प्रयोक्त-व्यानीत्याह साधारणानीत्यादिना। पितरि मृते सित सर्वेषामंशिनां सम्मतिं विना साधारणानि सामान्यानि वस्तूनि लाभार्थं फलार्थं नैव योजयेत्।

Common (joint) property should not, on the father's death, be employed for profit without the consent of all the co-sharers.

## क्रमव्यत्ययमूल्येन द्रव्याणां विक्रये सित। नृपस्तदन्यथा कर्तुं क्षमो भवति पार्वति।। १२३।।

kramavyatyayamūlyena dravyāṇāni vikraye sati/ nṛpastadanyathā kartum kṣamo bhavati pārvati//

विपरीतक्रमकेण मूल्येन स्थावरादिद्रव्याणां जातं विक्रयणमन्यथा कर्तुं नृपेण शक्यत इत्याह क्रमेत्यादिना। हे पार्वित क्रमस्य व्यत्ययो विपर्ययो यत्र तथाभूतेन मूल्येन द्रव्याणां विक्रये सित स्वल्पमूल्येन भूयिष्ठमूल्यानां भूयिष्ठमूल्येन च स्वल्पमूल्यानां द्रव्याणां विक्रयणे सित तिद्वक्रयणमन्यथा कर्तुं नृपो नराधिपः क्षमो भवति।

If articles are sold at improper prices,<sup>1</sup> then the King may set aside such sale.

जननञ्चापि मरणं शरीराणां यथा सकृत्। दानं तथैव कन्याया ब्राह्मोह्वाहः सकृत् सकृत्।। १२४।।

<sup>1.</sup> Krama-vyatyaya-mūlya—i.e., articles of less value at a higher price or of greater value at a less price.

jananañcāpi maraṇam śarīrāṇām yathā sakṛt/dānam tathaiva kanyāyā brāhmohvāhaḥ sakṛt sakṛt//

ननु वेदोक्तविधिभिरेकेनोद्वाहिता कन्या जीवत्येव तिस्मन्मृते वा पुनस्तैरेव विधिभिरन्येनोद्वाह्या भवेन्न वेत्यत आह जननमित्यादिना। यथा शरीराणां जननमुत्पित्तर्मरणं मृतिश्चापि सकृदेकवारमेव भवति। तथैव दानं कन्याया ब्राह्मोद्वाहश्च सकृत् सकृदेव भवति। ब्राह्मोद्वाह इति व्याहरता महादेवेनैकेनोद्वाहिताया अपि कन्यायाः शैवविधिभिस्तु पुनरुद्वाहो भवत्येवेति सूचयाम्बभूवे।

As a body is born and dies only once, and property can be given away only once, so there can be but one Brāhma marriage of the daughter<sup>1</sup>.

नैकपुत्रः सुतं दद्यान्नैकस्त्रीकस्तथा स्त्रियम्। नैककन्यः सुतां शैवोद्वाहे पितृहितः पुमान्।। १२५।।

naikaputrah sutam dadyānnaikastrīkastathā striyam/ naikakanyah sutām śaivodvāhe pitrhitah pumān//

एकपुत्रेणैकस्त्रीकेणैकपुत्रीकेण च पितृहितेन पुंसा पुत्रदानं स्त्रीदानं शैवोद्वाहे कन्यादानञ्च नैव कार्यमित्याह नैकपुत्र इत्यादिना। एकपुत्र: पुमान् सुतं पुत्रं कस्मैचिन्न दद्यात्। तथैकस्त्रीक: स्त्रियं न दद्यात्। एककन्यश्च शैवोद्वाहे सुतां कन्यां न दद्यात्। पुत्रादीनामदाने हेतुं दर्शयन् पुमांसं विशिनिष्ट कथम्भूत: पुमान् पितृहित: यत: पितृभ्यो हितोऽतो न दद्यादित्यर्थ:।

The man, devoted to his ancestors, who has an only son, should not give him away (in adoption), and, similarly, he should not give away an only wife or an only daughter in Śaiva marriage.

# दैवे पित्र्ये च वाणिज्ये राजद्वारे विशेषतः। यद्विदध्यात् प्रतिनिधिस्तन्नियन्तुः कृतिर्भवेत्।। १२६।।

daive pitrye ca vāṇijye rājadvāre viśeṣataḥ/ yadvidadhyāt pratinidhistanniyantuḥ kṛtirbhavet//

प्रतिनिधिना विहितं यद्यद्दैवादिकं कर्म तत् सर्वमात्मनैव विहितं भवेदित्याह दैव इत्यादिना। दैवे पित्र्ये वाणिज्ये च कर्मणि विशेषतो राजद्वारे च प्रतिनिधिर्यद्विद-

<sup>1.</sup> This verse is against remarriage in Brāhma form, but as regards Śaiva Wife, see next verse.

ध्यात्तन्तियन्तुः प्रवर्तयितुः कृतिर्भवेत्। दैवे पित्र्ये वाणिज्ये इति निर्धारणे सप्तमी। क्रियते इति कृतिः। स्त्रियां क्तिन्निति कर्मणि क्तिन्।

In rites relating to the Devas and the Pitrs, in mercantile transactions, and in Courts of Law, whatever the Substitute (Agent) does is the act of the employer.

## न दण्डार्हः प्रतिनिधिस्तथा दूतोऽपि सुव्रते। नियोक्तृकृतदोषेण विधिरेष सनातनः।। १२७।।

na daṇḍārhaḥ pratinidhistathā dūto'pi suvrate/ niyoktṛkṛtadoṣeṇa vidhireṣa sanātanaḥ//

ननु नियन्त्रा कृतेनापराधेन प्रतिनिधिदूतौ दण्डनीयौ भवेतां न वेत्यत आह नेत्यादिना हे सुव्रते शोभनव्रतशालिनि नियोक्तृकृतदोषेण नियन्तृविहितापराधेन प्रतिनिधिः तथा दूतश्चारोऽपि दण्डार्हो न भवेत्। एष सनातनो नित्यो विधिर्विधानम्।

The immutable rule is that the Agent<sup>2</sup> should not be punished for the guilt of the employer.

# ऋणे कृषौ च वाणिज्ये तथा सर्वेषु कर्मसु। यद्यदङ्गीकृतं लोकैस्तत्कार्यं धर्मसम्मतम्।। १२८।।

rņe kṛṣau ca vāṇijye tathā sarveṣu karmasu/ yadyadaṅgīkṛtaṅi lokaistatkāryaṅi dharmasammatam//

ऋणकृष्यादावन्येषु च सकलकर्मसु निखिलस्याऽङ्गीकृतस्याऽवश्यकरणीयतामाह ऋण इत्यादिना। ऋणे कृषौ वाणिज्ये विणक्कर्म्मणि च तथाऽन्येषु सर्वेषु कर्मसु लोकैर्जनैर्धर्मसम्मतं यद्यदङ्गीकृतं तत् सर्वं कार्यं विधातव्यम्। धर्मसम्मतिमत्यनेन पापसम्मतं स्वीकृतं सर्वथा लोकानामकरणीयिमिति ध्वनितम्।

In monetary dealings, in agriculture, in mercantile transactions, as also in all other dealings, whatever is undertaken, the same should be performed if in agreement with Dharma<sup>3</sup>.

# अधीशेनावितं विश्वं नाशं यान्ति निनंक्षवः। तत्पातृन् पाति विश्वेशस्तस्माल्लोकहितो भवेत्।। १२९।।

<sup>1.</sup> Rājadvāra=(lit.). King's door.

<sup>2.</sup> Dūta—Emissary.

<sup>3.</sup> Dharma-sammata.

adhīśenāvitam viśvam nāśam yānti ninamkṣavaḥ/tatpātṛn pāti viśveśastasmāllokahito bhavet//

### ।। इति श्रीमहानिर्वाणतन्त्रे सर्वतन्त्रोत्तमोत्तमे सर्वधर्म्मनिर्णयसारे श्रीमदाद्यासदाशिवसंवादे सनातनव्यवहारकथनं द्वादशोल्लासः।। १२।।

// iti śrīmahānirvāṇatantre sarvatantrottamottame sarvadharmmanirṇayasāre śrīmadādyāsadāśivasaṃvāde sanātanavyavahārakathanam dvādaśollāsaḥ//

आत्मनो भद्रमिभलष्यद्भिर्मानवैर्लोकिहतैरेव भिवतव्यमित्याह अधीशेनेत्यादिना। यतोऽधीशेन जगदीश्वरेणावितं रक्षितं विश्वं संसारं निनंक्षवो नाशियतुमिच्छवो जनाः स्वयं नाशं यान्ति प्राप्नुवन्ति तत्पातृन् विश्वपालकांस्तु विश्वेशः पाति रक्षिति तस्माद्धेतोर्लोकिहितो जनो भवेत्। नश्यत्यत्रान्तर्भावितोण्यर्थः।

### इति श्रीमहानिर्वाणतन्त्रटीकायां द्वादशोल्लास:।

The Lord protects this universe. Whoever wish to destroy it will be themselves destroyed, and whosoever protect it, them the Lord of the Universe Himself protects. Therefore should one act for the good of the world.

End of Twelfth Chapter, entiled, "An Account of the Eternal and Immutable Vyavahāra."

# त्रयोदशोल्लासः

**CHAPTER XIII** 

# INSTALLATION OF THE DEVATA

इति निगदितवन्तं देवदेवं महेशं निखलनिगमसारं स्वर्गमोक्षेकबीजम्। किलमलकितानां पावनैकान्तिचत्ता त्रिभुवनजनमाता पार्वती प्राद्द भक्त्या।। १।। ओँ नमो ब्रह्मणे।

iti nigaditavantam devadevam maheśam nikhilanigamasāram svargamokṣaikabījam/ kalimalakalitānām pāvanaikāntacittā tribhuvanajanamātā pārvatī prādda bhaktyā// om namo brahmaņe/

इतीत्यादि । निगदितवन्तम् कथितवन्तम् । कलिमलकलितानां पावनैकान्तिचता कलिमलै: संयुक्तानां जनानां पावने दृढमानसा ।

Pārvatī, the Mother of the three worlds, Her mind engrossed with thoughts for the purification of men polluted with the impurities of the Kali Age, humbly questioned Maheśa, the Deva of Devas, who had thus spoken of the essence of all the Nigamas, which is the Seed of heaven¹ and final Liberation² (as follows).

<sup>1.</sup> Svarga.

<sup>2.</sup> Moksa.

### देव्युवाच

महद्योनेरादिशक्तेर्महाकाल्या महाद्युतेः। सूक्ष्मातिसूक्ष्मभूतायाः कथं रूपनिरूपणम्।।२।।

devyuvāca

mahadyonerādiśaktermahākālyā mahādyuteḥ/ sūkṣmātisūkṣmabhūtāyāḥ katham rūpanirūpaṇam//

पार्वती महेशं प्रति किमाहेत्यपेक्षामाह महद्योनेरित्यादिना । महद्योने: महत्तत्त्वोत्पत्ति-स्थानभूताया:।

Śrī Devī said:

How can Mahākālī be endowed of form, She who is the Great Cause,<sup>1</sup> the Primordial Power,<sup>2</sup> the Great Light, more subtle than the subtlest Elements?

# रूपं प्रकृतिकार्याणां सा तु साक्षात् परात्परा। एतन्मे संशयं देव विशेषाच्छेतुमर्हसि।। ३।।

rūpam prakṛtikāryāṇām sā tu sākṣāt parātparā/ etanme samśayam deva viśeṣācchettumarhasi//

सा महाकाली। एतत् एतम्।

It is only that which is the Effect of Prakṛti which has form.<sup>3</sup> How should She have form? She is above the most high. It behoves Thee, O Deva! to completely remove this doubt of Mine.

### उपासकानां कार्याय पुरैव कथितं प्रिये। गुणक्रियानुसारेण रूपं देव्याः प्रकल्पितम्।।४।।

upāsakānām kāryāya puraiva kathitam priye/ guṇakriyānusāreṇa rūpam devyāḥ prakalpitam//

अत्रोत्तरं श्रीसदाशिव उवाच उपासकानामित्यादिभिर्दशिभ:। हे प्रिये उपासकानां जनानां कार्याय गुणक्रियानुसारेण देव्या महाकाल्या रूपं प्रकल्पितं न तु वास्तवमिति पुरैव कथितम्।

<sup>1.</sup> Mahad-yoni or Great Womb. Bhāratī says the reference is to Mahat Tattva. From the Devī originated Mahat.

<sup>2.</sup> Ādī-Śakti.

<sup>3.</sup> Rūpam prakṛteḥ kāryāṇām, that is, Vikṛti.

Śrī Sadāśiva said:

Beloved! I have already said that to meet the needs<sup>1</sup> of the worshippers the image of the Devī is formed according to Her qualities and actions.

# श्वेतपीतादिको वर्णो यथा कृष्णे विलीयते। प्रविशन्ति तथा काल्यां सर्वभूतानि शैलजे।।५।।

śvetapītādiko varņo yathā kṛṣṇe vilīyate/ praviśanti tathā kālyām sarvabhūtāni śailaje//

As white, yellow, and other colours all disappear in black, in the same way, O Śailajā!<sup>2</sup> all beings enter Kālī.

अतस्तस्याः कालशक्तेर्निर्गुणाया निराकृतेः। हितायाः प्राप्तयोगानां वर्णः कृष्णो निरूपितः।। ६।।

atastasyāḥ kālaśakternirguṇāyā nirākṛteḥ/ hitāyāḥ prāptayogānāṁ varṇaḥ kṛṣṇo nirūpitaḥ//

श्वेतेत्यादि। हे शैलजे पार्वित यथा कृष्णे वर्णे श्वेतपीतादिको वर्णो विलीयते विशेषेण लीनो भवित तथैव काल्यामिप सर्वभूतानि प्रविशन्ति प्रलीयन्ते। अतो हेतोस्तस्याः काल्या वर्णः कृष्णो निरूपितः कथित इत्यन्वयः। प्राप्तयोगानाम् लब्धज्ञानरूपमोक्षोपायानाम्।

Therefore it is, that by those who have attained the Know-ledge<sup>3</sup> of the means of final Liberation, the attributeless, formless, and beneficent Kālaśakti<sup>4</sup> is endowed with the colour of blackness.

नित्यायाः कालरूपाया अव्ययायाः शिवात्मनः। अमृतत्वाल्ललाटेऽस्याः शशिचिह्नं निरूपितम्।। ७।।

nityāyāḥ kālarūpāyā avyayāyāḥ śivātmanaḥ/ amṛtatvāllalāṭe'syāḥ śaśicihnam nirūpitam//

So it has been said—Upāsakānām kāryārtham Brahmaņo rūpakalpanā. The Supreme Brahman takes on various froms for the benefit of the worshipper. See Śāktānanda-taranginī Ch. III, where the necessity of an image is dealt with.

<sup>2.</sup> Śailajā—Born of the Mountain. So She is also calle Girijā.

<sup>3.</sup> Yoga=Jñāna here means Brahmajñāna.

<sup>4.</sup> *i.e.*, Kālī.

नित्याया इत्यादिना। नित्याया वृद्धिशून्याया अव्ययाया अपक्षयरिह तायाः शिवात्मनः कल्याणस्वरूपायाः कालरूपाया अस्याः काल्या अमृतत्वात् हेतोर्ललाटे शिशिचिह्नं निरूपितं कथितम्।

As the eternal and changeless and beneficent One in the form of Kāla¹ is nectar itself, therefore the sign of the Moon is placed on Her forehead².

## शशिसूर्याग्निभिर्नित्यैरखिलं कालिकं जगत्। सम्पश्यति यतस्तस्मात् कल्पितं नयनत्रयम्।।८।।

śaśisūryāgnibhirnityairkhilam kālikam jagat/ sampaśyati yatastasmāt kalpitam nayanatrayam//

### कालिकम् कालसम्भवम्।

As She surveys the entire, universe, which is the product of Time,<sup>1</sup> with Her three eyes—the Moon, Sun and Fire<sup>3</sup>—therefore She is endowed with three eyes.

### ग्रसनात् सर्वसत्त्वानां कालदन्तेन चर्वणात्। तदक्तसङ्घो देवेश्याः वासोरूपेण भाषितम्।। ९।।

grasanāt sarvasattvānām kāladantena carvaṇāt/ tadraktasaṅgho deveśyāḥ vāsorūpeṇa bhāṣitam//

सर्वसत्त्वानाम् अशेषजन्तूनाम। कालदन्तेन कालरूपेण दन्तेन। तद्रक्तसङ्घः सर्वसत्त्वरुधिरसमूहः।

As (at the final Dissolution) She devours<sup>4</sup> all existence,<sup>5</sup> as She chews all things existing with Her fierce<sup>6</sup> teeth, therefore a mass of blood<sup>7</sup> is said to be the apparel of the Queen of the Devas.

<sup>1.</sup> Kāla-rūpa. Kāla is Time (see p. 362, notes 2 and By Kālaśakti in v. 6, Kālī is meant without Her Time ceases to be.

<sup>2.</sup> The Universe is Brahman seen under the forms of Time and Space that is Māyā.

<sup>3.</sup> That is the white, red and mixed Bindus which form the Kāmakalā. See "Garland of Letters" and Kāma-kalā-vilāsa, Ed. A. Avalon.

<sup>4.</sup> Grasana. See ante, Ch. V, 141.

<sup>5.</sup> Sarva-sattva.

<sup>6.</sup> Kāla-danta or teeth which is Time (Kāla).

<sup>7.</sup> Bhāratī adds —of all beings.

## समये समये जीवरक्षणं विपदः शिवे। प्रेरणं स्वस्वकार्येषु वरश्चाभयमीरितम्।। १०।।

samaye samaye jīvarakṣaṇaṁ vipadaḥ śive/ preraṇaṁ svasvakāryeṣu varaścābhayamīritam//

समये इत्यादि। हे शिवे समये समये काले काले विपदः सकाशात् जीवानां रक्षणं स्वस्वकार्येषु प्रेरणं च कालिकाया वरश्चाभयमीरितम्। विपत्तितो जीवानां रक्षणमभयं कथितं स्वस्वकार्येषु प्रेरणं वरः कथित इत्यर्थः।

As time after time She protects all beings from danger, and O Śivā, as She directs them in the paths of duty, Her hands are lifted up to dispel fear<sup>1</sup> and grant blessings<sup>2</sup>.

### रजोजनितविश्वानि विष्टभ्य परितिष्ठति। अतो हि कथितं भद्रे रक्तपद्मासनस्थिता।। ११।।

rajojanitaviśvāni viṣṭabhya paritiṣṭhati/ ato hi kathitam bhadre raktapadmāsansthitā//

विष्टभ्य अवलम्ब्य।

### क्रीडन्तं कालिकं कालं पीत्वा मोहमयीं सुराम्। पश्यन्ती चिन्मयी देवी सर्वसाक्षिस्वरूपिणी।। १२।।

krīḍantam kālikam kālam pītvā mohamayīm surām/ paśyantī cinmayī devī sarvasākṣisvarūpiṇī//

As She encompasses the worlds, which are the product of Rajoguṇa,<sup>3</sup> She is spoken of, O Gentle One! as the Devī who is seated on a red lotus. The Devī, Who as Consciousness itself<sup>4</sup> witnesseth all things<sup>5</sup> is gazing at Kāla elated with the wine of ignorance and playing<sup>6</sup> with the universe<sup>7</sup>.

- 1. Abhaya.
- 2. Vara.
- 3. *i.e.*, the active quality.
- 4. Cinmayī=Jñānasvarūpā, for She is one with the Supreme Brahma who is Cit.
- Sarva-sākṣi-sva-rūpiṇi. "Sva-rūpiṇī," because, thought it is the Puruṣa
  who is the witness, She is Herself the Brahman, and therefore also a
  witness, just as She, too is also Cinmayī).
- 6. *i.e.*, the restless play of Time with the universe is seen in the never-ceasing changes it effects.
- 7. Universe-Kālika (because it is originated from Kāla, or Time). In

### एवं गुणानुसारेण रूपाणि विविधानि च। कल्पितानि हितार्थाय भक्तानामल्पमेधसाम्।। १३।।

evam guṇānusāreṇa rūpāṇi vividhāni ca/ kalpitāni hitārthāya bhaktānāmalpamedhasām//

कालिकम् कालसम्भवं जगत्। चिन्मयी ज्ञानस्वरूपा।

It is for the benefit of such worshippers as are of little understanding that the different forms<sup>1</sup> are imagined<sup>2</sup> according to the attributes (of the Divinity).

### श्रीदेव्युवाच

ध्यानं यत् कथितं काल्या जीवनिस्तारहेतवे। तस्यानुरूपतो मूर्तिं मृण्मयीं वा शिलामयीम्।। १४।। दारुधातुमयीं वापि निर्माय यदि साधकः। विचित्रभवनं कृत्वा वस्त्रालङ्कारभूषिताम्। स्थापयेत्तत्र देवेशीं किं फलं तस्य जायते।। १५।।

### śrīdevyuvāca

dhyānam yat kathitam kālyā jīvanistārahetave/ tasyānurūpato mūrtim mṛṇmayīm vā śilāmayīm// dārudhātumayīm vāpi nirmāya yadi sādhakaḥ/ vicitrabhavanam kṛtvā vastrālankārabhūṣitām/ sthāpayettatra deveśīm kim phalam tasya jāyate//

### Śrī Devī said:

What merit does the worshipper gain who makes an image of the Great Devī of mud, stone, wood, or metal, in accordance

the Dhyāna in verse 141, Chapter V, Kāla is described as dancing before the Devī. The "wine" is Moha or Avidyā, ignorance. Pītvā mohamayīm surām.

<sup>1.</sup> Rūpa.

Kalpita—that is, imagined by the Devī who assumes such forms to meet the needs of the ordinary man, who in such matters is generally weak of intelligence.

Evam guṇānusāreṇa rūpāṇi vividhāni ca. Kalpitāni hitārthāya bhaktānām alpa-medhasām. (Se as to this "Principles of Tantra," by Sir John Woodroffe).

with the representation<sup>1</sup> described by Thee for the salvation of humanity, and who decks the same with clothes and jewels, and who, in a beautifully decorated house, consecrates it?

# प्रतिष्ठा केन विधिना तस्याः प्रतिकृतेः प्रभो। कर्तव्या तदशेषेण कृपया मे प्रकाश्यताम्।। १६।।

pratisthā kena vidhinā tasyāh pratikṛteh prabho/kartavyā tadaśeṣeṇa kṛpayā me prakāśyatām//

O Lord! out of Thy kindness for Me, reveal this also, with all the particular rules according to which the image of the Devī should be consecrated.

### वापीकूपगृहारामदेवप्रतिकृतेस्तथा । प्रतिष्ठा सूचिता पूर्वं गदिता न विशेषत:।। १७।।

vāpīkūpagṛhārāmadevapratikṛtestathā / pratiṣṭhā sūcitā pūrvaṁ gaditā na viśeṣataḥ//

आद्यायाः कालिकायास्तिद्धन्तानां च देवतानां प्रतिमाया गृहादीनाञ्च प्रतिष्ठाया विधानं फलं गृहादिप्रदानफलञ्च श्रोतुमिच्छन्ती देव्युवाच-ध्यानमित्यादि। हे प्रभो जीवनिस्तारहेतवे काल्या यद्ध्यानं कथितं तस्य ध्यानस्यानुरूपतो मृणमर्यो मृत्तिकाविकारभूतां शिलामर्यो दारुधातुमीयं वा मूर्तिं निर्माय विचित्रं भवनं च कृत्वा तत्र भवने वस्त्रालङ्कारभूषितां देवेशीं कार्ली साधको यदि स्थापयेत्तदा तस्य साधकस्य किं फलं जायते इत्यन्वयः। प्रतिकृते प्रतिमायाः।

Thou halt already spoken of the consecration of Tanks, Wells, Houses, Gardens, and the images of Devas, but Thou didst not speak in detail.

### तद्विधानमपि श्रोतुमिच्छमि त्वन्मुखाम्बुजात्। कथ्यतां परमेशान कपया यदि रोचते।।१८।।

tadvidhānamapi śrotumicchāmi tvanmukhāmbujāt/kathyatāni parameśāna kṛpayā yadi rocate//

अपिना फलम्।

I wish to hear the injunctions relating to them from Thy lotus-mouth. Out of Thy kindness, speak, O Parameśāna! if it pleases Thee.

<sup>1.</sup> Dhyāna, or representation which is the subjecte of it.

### श्रीसदाशिव उवाच

### गुह्यमेतत् परं तत्त्वं यत् पृष्टं परमेश्वरि। कथयामि तव स्नेहात् समाहितमनाः शृणु।। १९।।

śrīsadāśiva uvāca

guhyametat param tattvam yat pṛṣṭam parameśvari/kathayāmi tava snehāt samāhitamanāḥ śṛṇu//

Śrī Sadāśiva said:

O Parameśvarī! this is a very secret and weighty Question¹ which Thou halt asked. Do thou, therefore, listen attentively.

### सकामाश्चेव निष्कामा द्विविधा भुवि मानवाः। अकामानां पदं मोक्षः कामिनां फलमुच्यते।। २०।।

sakāmāścaiva niṣkāmā dvividhā bhuvi mānavālļ/ akāmānāṁ padaṁ mokṣaḥ kāmināṁ phalamucyate//

There are two classes of men-those who act with,<sup>2</sup> and without,<sup>3</sup> a view to the fruits of action. The latter attain final Liberation. I am now speaking of the former.

# यो यद्देवप्रतिकृतिं प्रतिष्ठापयति प्रिये। स तल्लोकमवाप्नोति भोगानपि तदुद्भवान्।। २१।।

yo yaddevapratikṛtim pratiṣṭhāpayati priye/ sa tallokamavāpnoti bhogānapi tadudbhavān//

श्रीदेव्यैवं प्रार्थित: सन् श्रीसदाशिव उवाच गुह्यमेतदित्यादि।

Beloved! the man who consecrates the image of a Deva goes to the region of such Deva, and enjoys that which<sup>4</sup> is there attainable.

## मृण्मये प्रतिबिम्बे तु वसेत् कल्पायुतं दिवि। दारुपाषाणधातूनां क्रमाद्दशगुणाधिकम्।। २२।।

mṛṇmaye pratibimbe tu vaset kalpāyutam divi/ dārupāṣāṇadhātūnām kramāddaśaguṇādhikam//

प्रतिबिम्बे प्रतिमायाम्। अत्र प्रतिष्ठापिते सति इत्यध्याहार्यम्।

<sup>1.</sup> Tattva.

<sup>2.</sup> Sakāma, or Kāmī.

<sup>3.</sup> Niṣkāma, or Akāma.

<sup>4.</sup> Bhogan tadudbhavan, i.e., the pleasures produced there.

He who consecrates an image of mud stays in such region for ten thousand Kalpas. He who consecrates an image of wood stays there ten times that period. In the case of the consecration of a stone image the length of stay is ten times the latter period, and in the case of the consecration of a metal image, it is ten times the last-mentioned period.

> तृणकाष्ठादिरचितं ध्वजवाहनसंयुतम्। मन्दिरं देवमुद्दिश्य काममुद्दिश्य वा नरः। संस्कुर्यादुत्सृजेद्वापि तस्य पुण्यं निशामय।। २३।।

tṛṇakāṣṭhādiracitaṁ dhvajavāhanasaṁyutam/ mandiraṁ devamuddiśya kāmamuddiśya vā naraḥ/ saṁskuryādutsṛjedvāpi tasya puṇyaṁ niśāmaya//

Listen to the merit<sup>1</sup> which is acquired by the man who, in the name of any Deva, or for the attainment of any desire builds and consecrates and gives away a temple made of timber and thatch and other materials, or renovates such a temple, decorated with flags and images of the carriers<sup>2</sup> of the Deva.

> तृणादिनिर्मितं गेहं यो दद्यात् परमेश्वरि। वर्षकोटिसहस्राणि स वसेद्देववेश्मनि।। २४।।

tṛṇādinirmitam geham yo dadyāt parameśvari/ varṣakoṭisahasrāṇi sa vaseddevaveśmani//

He who gives away a thatched temple shall live in the region of the Devas for one thousand Koṭi³ years.

इष्टकागृहदाने तु तस्माच्छतगुणं फलम्। ततोऽयुतगुणं पुण्यं शिलागेहप्रदानतः।। २५।।

iṣṭakāgṛhadāne tu tasmācchataguṇam phalam/tato'yutaguṇam puṇyam śilāgehapradānatali//

He who gives away a brick-built temple shall live a hundred times that period, and he who gives away a stone-built temple, ten thousand times the last-mentioned period.

<sup>1.</sup> Puṇya.

<sup>2.</sup> *i.e.*, the Vāhanas or carriers of the Devas—*e.g.*, the peacock of Kārtikeya (see *post*).

<sup>3.</sup> Koti=Crore=100 lacs—i.e., 10,000,000.

# सेतुसङ्क्रमदाताऽऽद्ये यमलोकं न पश्यति। सुखं सुरालयं प्राप्य मोदते स्वर्निवासिभि:।। २६।।

setusankramadātā''dye yamalokanı na paśyati/ sukhan surālayan prāpya modate svarnivāsibhiḥ//

Ādyā¹ the man who builds and dedicates a bridge or causeway shall not see the region of Yama, but will happily reach the abode of the Suras,² and will there have enjoyment in their company.

वृक्षारामप्रतिष्ठाता गत्वा त्रिदशमन्दिरम्। कल्पपादपवृन्देषु निवसन् दिव्यवेश्मनि। भुङ्क्ते मनोरमान् भोगान् मनसो यानभीप्सितान्।। २७।।

vṛkṣārāmapratiṣṭhātā gatvā tridaśamandiram/ kalpapādapavṛndeṣu nivasan divyaveśmani/ bhuṅkte manoramān bhogān manaso yānabhīpsitān//

निशामय शृणु।

He who dedicates trees and gardens goes to the region of the Devas,<sup>3</sup> and lives in celestial houses sorrounded by Kalpa<sup>4</sup> trees in the enjoyment of all desired and agreeable enjoyments.

> प्रीतये सर्वसत्त्वानां ये प्रदद्युर्जलाशयम्। विधूतपापास्ते प्राप्य ब्रह्मलोकमनामयम्। निवसेयुः शतं वर्षानम्भसां प्रतिशीकरम्।। २८।।

prītaye sarvasattvānām ye pradadyurjalāśayam/ vidhūtapāpāste prāpya brahmalokamanāmayam/ nivaseyuḥ śatam varṣānambhasām pratisīkaram//

जलाशयम् वापीकूपादिकम् । अनामयम् निरुपद्रवम् । प्रतिशीकरम् प्रत्यम्बुकणम् ।

Those who give away tanks<sup>5</sup> and so forth for the comfort of all beings are washed of all sins, and, having attained the blissful

<sup>1.</sup> Primordial One.

<sup>2.</sup> i.e., Devas whose abode is heaven.

<sup>4.</sup> Trees which grant all desires.

Jalāśya—places where water can be had.

region of Brahmā, reside there a hundred years for each drop of water which they contain.

यो दद्याद्वाहनं देवि देवताप्रीतिकारकम्। स तेन रक्षितो नित्यं तल्लोके निवसेच्चिरम्।। २९।।

yo dadyādvāhanam devi devatāprītikārakam/ sa tena rakṣito nityam talloke nivasecciram//

Devī! the man who dedicates the image of a Vāhana¹ for the pleasure of any Deva shall live continually in the region of such Deva, protected by Him.

मृण्मये वाहने दत्ते यत् फलं जायते भुवि। दारुजे तद्दशगुणं शिलाजे तद्दशाधिकम्।। ३०।।

mṛṇmaye vāhane datte yat phalam jāyate bhuvi/ dāruje taddaśaguṇam śilāje taddaśādhikam// तल्लोके तस्य देवस्य लोके।

> रिन्तिका कांस्यताम्रादिनिर्मिते देववाहने। दत्ते फलमवाप्नोति क्रमात् शतगुणाधिकम्।। ३१।।

rintikā kāmsyatāmrādinirmite devavāhane/ datte phalamavāpnoti kramāt śataguṇādhikam//

Ten times the merit which is acquired on earth by the gift of a Vāhana made of mud is acquired by the gift of one made of wood, and ten times the latter is acquired by the gift of one made of stone. Should one made of brass or bellmetal or copper, or any other metal, be given, then the merit is multiplied in each case tenfold.

देव्यागारे महासिंहं वृषभं शङ्करालये। गरुडं कैशवे गेहे प्रदद्यात् साधकोत्तमः।। ३२।।

devyāgāre mahāsinhan vṛṣabhan śankarālaye/ garuḍan kaiśave gehe pradadyāt sādhakottamaḥ// रिन्तिका पित्तलम्।

<sup>1.</sup> Each Deva has got his separate Vāhana, or carrier, usually an animal. Thus, Viṣṇu has Garuḍa, Śiva the Bull, Yama the Bison, etc.

The excellent worshipper should present a great lion<sup>1</sup> to the temple of Devī, a bull<sup>2</sup> to the temple of Śaṅkara,<sup>3</sup> and a Garuḍa<sup>4</sup> to the temple of Keśava<sup>5</sup>.

तीक्ष्णदंष्ट्रः करालास्यः शटाशोभितकन्धरः। चतुरङ्घिर्वजनखो महासिंहः प्रकीर्तितः।। ३३।।

tīkṣṇadamṣṭraḥ karālāsyaḥ śaṭāśobhitakandharaḥ/caturaṅghrirvajranakho mahāsimhaḥ prakīrtitalṭ//

महासिंहस्वरूपमाह तीक्ष्णदंष्ट्र इत्याद्येकेन। करालास्य दन्तुरवदन:। शयशोभित-कन्धर: शय्या परस्परिश्लिष्टरोमविशेषसमूहेन शोभिता कन्धरा यस्य तथाभूत:। चतुरङ्घ्रि: चतुष्पात्।

The great lion has sharp teeth, a ferocious mouth, and mane on his neck and shoulder. The claws of his four feet are as hard as the thunderbolt.

> शृङ्गायुधः शुद्धकायः चतुष्पादसितक्षुरः। बृहत्ककुत् कृष्णपुच्छः श्यामस्कन्धो वृषः स्मृतः।। ३४।।

śṛṅgāyudhaḥ śuddhakāyaḥ catuṣpādasitakṣuraḥ/bṛhatkakut kṛṣṇapucchaḥ śyāmaskandho vṛṣaḥ smṛtaḥ//

वृषभस्वरूपमाह शृङ्गायुध इत्याद्येकेन। असितक्षुर: नीलक्षुर:।

The bull is horned, is white of body, and has four black hoofs, a large hump, black hair at the end of his tail, and black shoulders.

> गरुडः पक्षिजङ्घस्तु नरास्यो दीर्घनासिकः। पादसङ्कोचसंविष्टः पक्षयुक्तः कृताञ्जलिः।। ३५।।

garuḍaḥ pakṣijaṅghastu narāsyo dīrghānāsikaḥ/pādasaṅkocasaṅviṣṭaḥ pakṣayuktaḥ kṛtāñjaliḥ//

गरुडस्वरूपमाह गरुड इत्याद्येकेन। नरास्य: मनुष्यमुख:।

The Garuda is winged, has thighs like a bird, and a face

<sup>1.</sup> Mahā-simha.

<sup>2.</sup> Vṛṣabha.

<sup>3.</sup> Śiva.

<sup>4.</sup> Garuḍa is the Bird King Vāhana of Viṣṇu.

<sup>5.</sup> Viṣṇu.

like a man's, with a long nose. He is seated on his hunches, with folded palms.

# पताकाध्वजदानेन देवप्रीतिः शतं समाः। ध्वजदण्डस्तु कर्तव्यो द्वात्रिंशद्धस्तसम्मितः।। ३६।।

patākādhvajadānena devaprītiḥ śataṁ samāḥ/dhvajadaṇḍastu kartavyo dvātriṁśaddhastasmmitaḥ//

By the present of flags and flag-staffs the Devas remain pleased for a hundred years. The flag-staffs should be thirtytwo cubits long,

### सुदृढश्छिद्ररहितः सरलः शुभदर्शनः। विष्टितो रक्तवस्त्रेण कोटौ चक्रसमन्वितः।। ३७।।

sudṛḍhaśchidrarahitaḥ saralaḥ śubhadarśanaḥ/veṣṭito raktavastreṇa koṭau cakrasamanvitaḥ//

पताकेत्यादि।पताकाध्वजदानेन पताकासहितध्वजसमर्पणेन।शतं समाः शतवर्षाणि देवप्रीतिर्भवति। तयोर्मध्ये पूर्वं ध्वजस्वरूपमाह ध्वजदण्ड इत्यादिना सार्धेन।कोटौ अग्रभागे।

And should be strong, without defects, straight, and pleasant to look at. It should be wrapped round with a red cloth, with a Cakra<sup>1</sup> at its top.

### पताका तत्र संयोज्या तत्तद्वाहनचिह्निता। प्रशस्तमूला सूक्ष्माग्रा दिव्यवस्त्रविनिर्मिता। शोभमाना ध्वजाग्रे या पताका सा प्रकीर्तिता।। ३८।।

patākā tatra samyojyā tattadvāhanacihnitā/ praśastamūlā sūkṣmāgrā divyavastravinirmitā/ śobhamānā dhvajāgre yā patākā sā prakīrtitā//

तत्र ध्वजदण्डे। पताकास्वरूपमाह तत्तद्वाहनचिह्नितत्यादिना सपादश्लोकेन। ध्वजाग्रे ध्वजदण्डाग्रभागे।

The flag should be attached to the top of the staff, and should be marked with the image of the carrier<sup>2</sup> of the particular

<sup>1.</sup> The discus carried by Viṣṇu.

<sup>2.</sup> Vāhana.

Devatā. It should be broad at the part nearest the staff and narrow at the other end. It should be made of fine cloth. In short, whatever ornaments the top of the flag-staff is a flag.

# वासोभूषणपर्यङ्कयानसिंहासनानि च। पानप्राशनताम्बूलभाजनानि पतद्ग्रहम्।। ३९।।

vāsobhūṣaṇaparyaṅkayānsiṁhāsanāni ca/ pānaprāśanatāmbūlabhājanāni patadgraham//

पतद्ग्रहम् मुखात् पततो जलताम्बूलादेर्वाहकं पात्रविशेषम्।

मणिमुक्ताप्रवालादिरत्नान्यात्मप्रियञ्च यत्। यो दद्याद्देवमुद्दिश्य श्रद्धाभक्तिसमन्वितः। स तल्लोकं समासाद्य तत्तत्कोटिगुणं लभेत्।। ४०।।

maṇimuktāpravālādiratnānyātmapriyañca yat/ yo dadyāddevamuddiśya śraddhābhaktisamanvitaḥ/ sa tallokaṁ samāsādya tattatkoṭiguṇaṁ labhet//

Whatever a man presents with faith and devotion in the name of a Deva, be it clothes, jewels, beds, carriages, vessels for drinking and eating, Pān plates, spittoon, precious stones, pearl, coral, gems, or anything else with which he is pleased, such a man will reach the region of such Deva and receive in turn a Koṭi² times the presents he made.

# कामिनां फलमित्युक्तं क्षयिष्णुः स्वप्नराज्यवत्। निष्कामानान्तु निर्वाणं पुनरावृत्तिवर्जितम्।। ४१।।

kāminām phalamityuktam kṣyiṣṇuḥ svapnarājyavat/ niṣkāmānāntu nirvāṇam punarāvṛttivarjitam//

Those who worship with the object of attaining<sup>3</sup> a particular reward gain such reward which (however) is as perishable as a kingdom enjoyed in a dream. Those, however, who rightly act

<sup>1.</sup> Pān plates—Plates for serving made-up betel-leaves (Pān, or Tām-būla).

<sup>2.</sup> Ten millions.

<sup>3.</sup> Kāmī.

without<sup>1</sup> hope of reward attain Nirvāṇa,<sup>2</sup> and are released from rebirth.

### जलाशयगृहारामसेतुसंक्रमशाखिनाम् । देवतानां प्रतिष्ठायां वास्तुदैत्यं प्रपूजयेत्।। ४२।।

jalāśayagṛhārāmasetusaṁkramaśākhinām / devatānāṁ pratiṣṭhāyāṁ vāstudaityaṁ prapūjayet//

In ceremonies relating to the dedication<sup>2</sup> of a reservoir of water, a house, a garden, a bridge, a causeway, a Devatā, or a tree, the Vāstu-Daitya<sup>3</sup> should be carefully worshipped.

## अनर्चियत्वा यो वास्तुं कुर्यात् कर्माणि मानवः। विघ्नं तस्याऽऽचरेद्वास्तुः परिवारगणै सह।। ४३।।

anarcayitvā yo vāstum kuryāt karmāṇi mānavaḥ/vighnam tasyā''caredvāstuḥ parivāragaṇai saha//

#### समासाद्य सम्प्राप्य।

4.

Of a tawny face.

The man who performs any of these ceremonies with out worshipping the Vāstu-Daitya is troubled by the Vāstu-Daitya and his followers.

किपलास्यः पिङ्गकेशो भीषणो रक्तलोचनः। कोटराक्षो लम्बकर्णो दीर्घजङ्घो महोदरः।। ४४।। अश्वतुण्डः काककण्ठो वज्जबाहुर्वतान्तकः। एते परिकरा वास्तोः पूजनीयाः प्रयत्नतः।। ४५।।

kapilāsyaḥ piṅgakeśo bhīṣaṇo raktalocanaḥ/koṭarākṣo lambakarṇo dīrghājaṅgho mahodaraḥ//aśvatuṇḍaḥ kākakaṇṭho vajrabāhurvratāntakaḥ/ete parikarā vāstoḥ pūjanīyāḥ prayatnataḥ//

The twelve followers of the Vāstu-Daitya are Kapilāsya,4

<sup>1.</sup> i.e., for the sake of right itself, and without regard to the fruits thereof.

<sup>2.</sup> Pratisthā—which is derived from Prati and Sthā=to stay, means the act of making anything, stand firmly, establishing firmly.

<sup>3.</sup> Vāstu signifies homestead land. All Vāstu lands—in fact all lands are controlled by the Vāstu Spirit—called Vāstu-Puruṣa—and the Vāstu Puruṣa also called Vāstu Daitya should be propitiated by Vāstu yajña. The Tantrarāja (Tantrik Texts, XII) treats this differently.

Pinga-keśa,¹ Bhīṣaṇa,² Raktalocana,³ Koṭarākṣa,⁴ Lambakarṇa,⁵ Dīrghajaṅgha,⁶ Mahodara,ⁿ Aśvatuṇḍa,⁶ Kāka-kaṇṭa,⁶ Vajra-bāhu,¹⁰ and Vratāntaka,¹¹ and these followers of Vāstu should be propitiated with great care.

# मण्डलं शृणु वक्ष्यामि यत्र वास्तुं प्रपूजयेत्।। ४६।।

maṇḍalam śṛṇu vakṣyāmi yatra vāstum prapūjayet// अथ वास्तुदैत्यस्य परिवारानाह कपिलास्य इत्यादिना सार्धेन। परिकरा: परिवारा:।

Now, listen! I am speaking of the Maṇḍala where the Vāstu-Puruṣa should be worshipped.

वेद्यां वा समदेशे वा शस्ताद्धिरुपलेपिते। वाय्वीशकोणयोर्मध्ये हस्तमात्रप्रमाणतः।। ४७।।

सूत्रपातक्रमेणैव रेखामेकां प्रकल्पयेत्। ईशानादग्निपर्यन्तमपरां रचयेत्तथा।। ४८।।

vedyām vā samadeśe vā śastādbhirupalepite/ vādryavīśakoṇayormadhye hastamātrapramāṇataḥ// sūtrapātakrameṇaiva rekhāmekām prakalpayet/ īśānādagniparyantamaparām racayettathā//

On an altar<sup>12</sup> or on a level space, which has been well washed with pure water, a straight line should be drawn, one cubit in length, from the Vāyu<sup>13</sup> to the Iśāna<sup>14</sup> corner. In the same manner another line should be drawn from the Iśāna to the Agni<sup>15</sup> corner, and another from the Agni to the Nairṛta<sup>16</sup> corner, and then front the Nairṛta to the Vāyu corner.

- 1. Of tawny hair.
- 2. The ferocious one.
- 3. With red eyes.
- 4. Having deep-sunk eyes.
- 5. Having long ears.
- 6. Having long shins.
- 7. Having a large belly.
- 8. Horse-faced.
- 9. Having the voice of a crow.
- 10. Having arms like the thunder-bolt, i.e., strong arms.
- 11. Destroyer of Vratas as were the Anāryas.
- 12. Vedī.
- 13. N.W. corner.

14. N. E. corner.

15. S. E. corner.

16. S. W. corner.

# आग्नेयात्रैर्ऋतं यावत् नैर्ऋताद्वायवावि। दत्त्वा रेखे चतुष्कोणमेकं मण्डलमालिखेत्।। ४९।।

āgneyānnairṛtam yāvat nairṛtādvāyavāvadhi/dattvā rekhe catuṣkoṇamekam maṇḍalamālikhet//

वास्तुप्रपूजनार्थं मण्डलमेवाह वेद्यां वेत्यादिभि:। वेद्यां वा शस्ताद्धि: प्रशस्तैर्जलैरुप-लेपिते समदेशे वा वाय्वीशकोणयोर्मध्ये सूत्रपातक्रमेणैव हस्तमात्रप्रमाणत एकां रेखां प्रकल्पयेत् रचयेत्। तथा तेनैव प्रकारेण ईशानादीशानकोणमारभ्याऽग्निकोणपर्यन्तम् अपराम् अन्यां रेखां रचयेत्। तथैवाऽऽग्नेयादग्निकोणमारभ्य नैर्ऋतं यावन् नैर्ऋतकोणाविध नैर्ऋतमिप नैर्ऋतमिप कोणमारभ्य वायवाविध वायुकोणपर्यन्तं क्रमतो द्वे रेखे दत्त्वा एवं विधानेन एकं चतुष्कोणं मण्डलमालिखेत्।

By these straight lines a square Mandala should be drawn.

# कोणसूत्रे पातियत्वा चतुर्धा विभजेत्तु तत्। यथा तत्र भवेद्देवि मत्स्यपुच्छचतुष्टयम्।।५०।।

koṇasūtre pātayitvā caturdhā vibhajettu tat/ yathā tatra bhaveddevi matsyapucchacatuṣṭayam//

कोणसूत्रे इत्यादि। हे देवि तत्र चतुष्कोणे मण्डले यथा मत्स्यपुच्छचतुष्टयं भवेत्तथा तत् चतुष्कोणं मण्डलं कोणसूत्रे पातयित्वा चतुर्धा विभजेत् विभक्तं कुर्यात्।

Then two lines should be drawn from corner to corner (diagonally) to divide the Maṇḍala into four parts, like four fish-tails.

# ततो भित्वा पुच्छमूलं वारुणाद्वासवावधि। कौबेराद् याम्यपर्यन्तं दद्याद्रेखाद्वयं सुधीः।। ५१।।

tato bhitvā pucchamūlani vāruṇādvāsavāvadhi/kauberād yāmyaparyantani dadyādrekhādvayam sudhīḥ//

तत इत्यादिना। ततः सुधीर्जनो वारुणात् पश्चिममारभ्य वासवावधि पूर्वपर्यन्तं कौबेरादुत्तरमाभ्य याम्यपर्यन्तं दक्षिणावधि च पुच्छमूलं भित्त्वा रेखाद्वयं दद्यात्।

The worshipper versed in ritual should then draw two lines, one from the West to the East, and other from the North to the South, through the point where the diagonal lines cut one another, so as to pass through the tip of the fish-tails.

# ततश्रतुर्षु कोणेषु कोणरेखान्वितेष्विप। कर्णाकर्णिप्रयोगेण न्यसेद्रेखाचतुष्ट्यम्।। ५२।।

tataścatursu konesu konarekhānvitesvapi/ karnārkaniprayogena nyasedrekhācatustayam//

तत इत्यादिना। ततःपरं कोणरेखान्वितेषु चतुर्ष्विपि कोष्ठेषु कर्णाकर्णिप्रयोगेण रेखाचतुष्टयं न्यसेत्। अपिना कोणरेखान्वितेषु चतुर्षु कोष्ठेषु पश्चिमात् पूर्वाविध रेखाद्वयमुत्तरस्माद्दक्षिणाविध च रेखाद्वयं न्यसेत्।

Then four diagonal lines should be drawn connecting the corners of the four inner squares so formed by the lines at each of the corners.

## एवं सङ्केतविधिना कोष्ठानां षोडशं लिखन्। पञ्चवर्णेन चूर्णेन रचयेद्यन्त्रमुत्तमम्।।५३।।

evam sanketvidhinā koṣṭhānām ṣoḍaśam likhan/ pañcavarṇena cūrṇena racayedyantramuttamam//

एविमत्यादि। एवं सङ्केतिविधिना इत्थं सङ्केतिविधानेन कोष्ठानां षोडशमालिखेत्। ननु केन द्रव्येणेदं मण्डलमालिखेदित्यपेक्षायामाह पञ्चवर्णेनेत्यादि।

According to these rules, sixteen spaces should be drawn with five different colours, and an excellent Yantra thus made.

### चतुर्षु मध्यकोष्ठेषु पद्मं कुर्यात् मनोहरम्। चतुर्दलं पीतरक्तकर्णिकं रक्तकेसरम्।। ५४।।

caturşu madhyakoştheşu padmam kuryāt manoharam/caturdalam pītaraktarkaṇikam raktakesaram//

In the four middle rooms draw a beautiful lotus with four petals, the pericarp of yellow and red colour, and the filaments of red.

# दलानि शुक्लवर्णानि यद्वा पीतानि कल्पयेत्। यथेष्टं पूरयेत् पद्मसन्धिस्थानानि वर्णकै:।। ५५।।

dalāni śuklavarṇāni yadvā pītāni kalpayet/ yatheṣṭain pūrayet padmasandhisthānāni varṇakaiḥ//

The petals may be white or yellow, and the interstices may be coloured with any colour chosen.

शाम्भवं कोष्ठमारभ्य कोष्ठानां द्वादशं क्रमात्। श्वेतकृष्णपीतरक्तैश्चतुर्वणैः प्रपूरयेत्।। ५६।। śāmbhavam koṣṭhamārabhya koṣṭhānām dvādaśam kramāt/ śvetakṛṣṇapītaraktaiścaturvaṇariḥ prapūrayet//

चतुर्ष्वित्यादि । ततश्चतुर्षु मध्यकोष्ठेषु मनोहरं चतुर्दलं चतुष्पत्रकं पीतरक्तकर्णिकं पीतरक्तवर्णबीजकोशकं रक्तकेसरं पद्मं कुर्यात् ।

Beginning with the corner of Śambhu,<sup>1</sup> the twelve spaces should be filled up with the four colours—*viz.*, white, black, yellow, and red.<sup>2</sup>

# दक्षिणावर्तयोगेन कोष्ठानां पूरणं प्रिये। वामावर्तेन देवानां पूजनं तेषु साधयेत्।। ५७।।

dakṣiṇāvartayogena koṣṭhānām pūraṇam priye/ vāmāvartena devānām pūjanam teṣu sādhayet//

In filling up the spaces one should go towards one's left, and in the worship of the Devas therein one should go to the right.

### पद्मे समर्चयेद्वास्तुदैत्यं विघ्नोपशान्तये। ईशादिद्वादशे कोष्ठे कपिलास्यादिदानवान्।। ५८।।

padme samarcayedvāstudaityam vighnopašāntaye/ īśādidvādaśe koṣṭhe kapilāsyādidānavān//

The Vāstu Spirit should be worshipped in the lotus, and the twelve Daityas,<sup>3</sup> Kapilāsya and others, should be worshipped in the twelve rooms, beginning with the Īśāna<sup>4</sup> corner.

## कुशण्डिकोक्तविधिना कुर्वन्ननलसंस्कृतिम्। यथाशक्त्याऽऽहुतिं दत्त्वा वास्तुयज्ञं समापयेत्।। ५९।।

kuśaṇḍikoktavidhinā kurvannanalasaṁskṛtim/ yathāśaktyā''hutiṁ dattvā vāstuyajñaṁ samāpayet//

Fire should be consecrated according to the injunctions laid down for Kuśaṇḍikā,<sup>5</sup> and after offer of oblations to the best of one's ability, the Vāstu-yajña should be concluded.

1. i.e., Iśāna corner=N. E.

Demonic Spirits—that is, the Vāstu Daityas.

4. N. E. Corner.

<sup>2.</sup> These are the colours of water, air, earth and fire. In doing worship one should fellow the direction the hands of a clock move.

<sup>5.</sup> See Chapter IX, vv. 14-39, ante.

# इति ते कथिता देवि वास्तुपूजा शुभप्रदा। यां साधयन्नरः क्वापि वास्तुविध्नैर्न बाध्यते।। ६०।।

iti te kathitā devi vāstupūjā śubhapradā/ yām sādhayannaraḥ kvāpi vāstuvighnairna bādhyate//

एवं वास्तुमण्डलं कथयित्वेदानीं तत्र सपरिवारस्य वास्तोः पूजाया विधानमाह वामावर्तेनेत्यादिना सार्धद्वयेन।तेषु द्वादशसु कोष्ठेषु वामावर्तेन देवानां दीव्यतां कपिला-स्यादीनां द्वादशानां दानवानां पूजनं साधयेत्।

I have thus described, O Devī! the auspicious Vāstu worship, by the performance of which a man never suffers dangers from Vāstu (and his followers).

#### देव्युवाच

# मण्डलं कथितं वास्तोर्विधानमपि पूजने। ध्यानं न गदितं नाथ तदिदानीं प्रकाशय।।६१।।

devyuvāca

maṇḍalam kathitam vāstorvidhānamapi pūjane/ dhyānam na gaditam nātha tadidānīm prakāśaya//

एवं वास्तुमण्डलं तत्र सपरिवारस्य वास्तोः पूजाया विधानञ्च श्रुत्वेदानीं वास्तोर्ध्यानं श्रोतुमिच्छन्ती श्रीदेव्युवाच मण्डलमित्यादिना।

#### Śrī Devī said:

Thou hast described the Maṇḍala of, and the injunctions relating to, the worship of Vāstu, but, My Husband, Thou hast not spoken of the Dhyāna; do Thou now reveal it.

#### श्रीसदाशिव उवाच

ध्यानं विच्य महेशानि श्रूयतां वास्तुरक्षसः। यस्यानुशीलनात् सद्यो नश्यन्ति सकलापदः।। ६२।।

śrīsadāśiva uvāca

dhyānam vacmi maheśāni śrūyatām vāsturakṣasaḥ/ yasyānuśīlanāt sadyo naśyanti sakalāpadal̩ṭ//

एवं प्रार्थित: सन् श्रीसदाशिव उवाच ध्यानमित्यादि।

#### Śrī Sadāśiva said:

I am speaking of Dhyāna of the Vāstu-Rākṣasa,¹ by constant and devoted repetition of which all dangers are destroyed. O Maheśānī! do Thou listen.

# चतुर्भुजं महाकायं जटामण्डितमस्तकम्। त्रिलोचनं करालास्यं हारकुण्डलशोभितम्।। ६३।।

caturbhujan mahākāyan jaṭāmaṇḍitamastakam/ trilocanan karālāsyan hārakuṇḍalaśobhitam//

वास्तोर्ध्यानमेवाह चतुर्भुजमित्यादिना सार्धत्रयेण।

# लम्बोदरं दीर्घकर्णं लोमशं पीतवाससम्। गदात्रिशूलपरशुखद्वाङ्गं दधतं करै:।।६४।।

lambodaram dīrghakarnam lomasam pītavāsasam/ gadātrisūlaparasukhaṭvāngam dadhatam karaiḥ//

लोमशम् बहुलोमविशिष्टम्।

असिचर्मधरैवीरैः किपलास्यादिभिर्वृतम्। शत्रूणामन्तकं साक्षादुद्यदादित्यसन्निभम्।। ६५।। ध्यायेद्देवं वास्तुपतिं कूर्मपद्मासनस्थितम्। मारीभये रोगभये डाकिन्यादिभये तथा।। ६६।।

asicarmadharairvīraili kapilāsyādibhirvṛtam/ śatrūṇāmantakam sākṣādudyadādityasannibham// dhyāyeddevam vāstupatim kūrmapadmāsanasthitam/ mārībhaye rogabhaye dākinyādibhaye tathā//

The Deva Vāstu-pati² should be meditated upon as four-armed, of great body, his head covered with matted hair, three-eyed, of ferocious aspect, decked with garlands and earrings, with big belly and long ears and hairy body, wearing yellow garments, holding in his hand the mace, the trident, the axe, and the Khaṭvāṅga.³ Let him be pictured as (red) like the rising

Another name of Vāstudaitya.

<sup>2.</sup> Lord of Vāstu. Vāstu means a site or locality.

<sup>3.</sup> Khatvānga is a staff with a skull at the top of it, considered to be a weapon of Siva carried by yogins.

Sun and like the Deva of Death to the enemies, seated in the Padmāsana¹ posture on the back of a tortoise, surrounded by Kapilāsya and other powerful followers, carrying swords and shields.

औत्पातिकापत्यदोषे व्यालरक्षोभयेऽपि च। ध्यात्वैवं पूजयेद्वास्तुं परिवारसमन्वितम्।। ६७।। तिलाज्यपायसैर्द्वत्वा सर्वशान्तिमवाप्नुयात्। यथा वास्तुः पूजनीयः प्रोक्तकर्मसु सुव्रते।। ६८।।

autpātikāpatyadoṣe vyālarakṣobhaye'pi ca/ dhyātvaivain pūjayedvāstum parivārasamanvitam// tilājyapāyasairhutvā sarvaśāntimavāpnuyāt/ yathā vāstuḥ pūjanīyaḥ proktakarmasu suvrate//

Whenever there is panic caused by pestilence or epidemics, an apprehension of any public calamity, danger due to evil influences to one's children, or fear arising from ferocious beasts or Rākṣasas,² then Vāstu with his followers should be meditated upon as above, and then worshipped, and thus all manner of peace may be obtained by the offer of oblations of sesamum-seeds, ghee, and Pāyasa³.

# ग्रहाश्चापि तथा पूज्या दशादिक्पतिभिर्युताः। ब्रह्मा विष्णुश्च रुद्रश्च वाणी लक्ष्मीश्च शङ्करी।। ६९।।

grahāścāpi tathā pūjyā daśādikpatibhiryutāḥ/brahmā viṣṇuśca rudraśca vāṇī lakṣmīśca śaṅkarī//

O Suvratā!<sup>4</sup> in these rites the Grahas<sup>5</sup> and the ten Dikpālas<sup>6</sup> should be worshipped in the same way as Vāstu is worshipped.

मातरः सगणेशाश्च सम्पूज्या वसवस्तथा। पितरो यद्यतृप्ताः स्युः कर्मस्वेतेषु कालिके।। ७०।।

2. Demonic Spirits.

<sup>1.</sup> The ordinary posture in worship.

<sup>3.</sup> Pāyasa is a kind of custard made with milk, sugar, ghee, and rice usually (no eggs). For rice, other grains, or soojee (coarse wheat flour) are sometimes substituted.

<sup>4.</sup> Virtuous One.

<sup>5.</sup> The nine Planets.

<sup>6.</sup> Guardian regents of the quarters.

mātaralı sagaṇeśāśca sampūjyā vasavastathā/ pitaro yadyatṛptāh syulı karmasveteṣu kālike//

Brahmā, Viṣṇu, Rudra,¹ Vāṇī, Lakṣmī, Śaṅkarī the celestial mothers, Gaṇeśa, and the Vasus,² should also be worshipped.

# सर्वं तस्य भवेद्व्यर्थं विघ्नञ्चापि पदे पदे। अतो महेशि यलेन प्रोक्तसंस्कारकर्मसु।। ७१।।

sarvam tasya bhavedvyartham vighnañcāpi pade pade/ ato maheśi yatnena proktasamskārakarmasu//

O Kālikā! if in these rites the Pitṛs³ are not satisfied, then all which is done becomes fruitless, and there is danger in every stage.

#### पितृणां तृप्तयेऽत्राऽभ्युदियकं श्राद्धमाचरेत्। ग्रहयन्त्रं प्रवक्ष्यामि सर्वशान्तिविधायकम्।। ७२।।

pitṛṇāni tṛptaye'trā'bhyudyikani śrāddhamācaret/ grahayantrani pravakṣyāmi sarvaśāntividhāyakam// उद्यदादित्यसन्निभम् उद्यत्सूर्यसदृशम्।

Therefore, O Maheśī! in all these rites Ābhyudayika-Śrāddha<sup>4</sup> should be performed for the satisfaction of the Pitṛs.

# यत्र सम्पूजिताः सेन्द्रा ग्रहा यच्छन्ति वाञ्छितम्। त्रित्रिकोणैर्लिखेद्यन्त्रं तद्बहिर्वृत्तमालिखेत्।। ७३।।

yatra sampūjitāḥ sendrā grahā yacchanti vāñchitam/ tritrikoṇairlikhedyantram tadbhirvṛttamālikhet//

सेन्द्रा: इन्द्रादिदशदिक्पतिसहिता:। यच्छन्ति ददति।

I shall now speak of the Graha-yantra,<sup>5</sup> which is the cause of all kinds of peace. If the Dikpālas Indra and others and all the planets are worshipped therein they grant every desire.

<sup>1.</sup> Śiva. Vāṇī is Sarasvatī. Śaṅkarī is the consort of Śaṅkara or Śiva. As to Celestial Mātṛkās, see ch. III V. 25 and ch. V, u. 33-35.

<sup>2.</sup> They are eight in number.

<sup>3.</sup> The forefather—Manes.

<sup>4.</sup> See p. 608, note 1.

<sup>5.</sup> Diagram of the nine Planets.

# विदध्याद्वत्तलग्नानि दलान्यष्टौ च तद्बिहः। चतुर्द्वारान्वितं कुर्यात् भूपुरं सुमनोहरम्।। ७४।।

vidadhyādvṛttalagnāni dalānyaṣṭau ca tadbhilu/ caturdvārānvitani kuryāt bhūpurani sumanoharani//

In order to draw the Yantra three triangles<sup>1</sup> should be drawn with a circle outside them, and outside, but touching the circle, eight petals should be drawn.

वासवेशानयोर्मध्ये भूपुरस्य बहिःस्थले। वृत्तं विरचयेदेकं प्रादेशपरिमाणकम्।। ७५।। रक्षोवारुणयोर्मध्ये चापरं कल्पयेत्तथा।। ७६।।

vāsavešānayormadhye bhūpurasya bahiḥsthale/ vṛttam viracayedekam prādešaparimāṇakam// rakṣovāruṇayormadhye cāparam kalpayettathā//

ग्रहयन्त्रमेवाह त्रित्रिकोणैरित्यादिभि:। प्रथमतिस्त्रिभिस्त्रिकोणैर्विशिष्टं यन्त्रं लिखेत्। ततस्तद्वहिस्त्रित्रिकोणेभ्यो बहिर्वृत्तं वर्तुलमेकं मण्डलमालिखेत्। ततो वृत्तलम्पान्यष्टै दलानि पत्राणि विदध्यात् कुर्यात्। तद्वहिश्चतुर्द्वारान्वितं सुमनोहरं भूपुरं कुर्यात्। ततो वासवेशानयोर्पध्ये भूपुरस्य बहि:स्थले प्रादेशपरिमाणकमेकं वृत्तं वर्तुलं मण्डलं विलिखयेत्। ततो रक्षोवरुणयो: नैर्ऋत्यपश्चिमयोर्पध्ये भूपुरस्य बहि:स्थले तथैव प्रादेशपरिमाणकमपरं वृत्तं मण्डलं कल्पयेद्रचयेत्।

Then should a beautiful Bhūpura<sup>2</sup> be drawn (outside the petals of the Yantra) with four entrances, and (outside the Bhūpura) between the East and North-East corners a circle should be drawn with its diameter the length of a Prādeśa,<sup>3</sup> and between the West and the South-West corners another similar circle should be drawn.

नवग्रहाणां वर्णेन नवकोणानि पूरयेत्। मध्यत्रिकोणद्वौ पार्थौ सव्यदक्षिणभेदतः।। ७७।।

<sup>1.</sup> Of these two are downward turned, and the three intersect one another so that nine triangles are formed.

<sup>2.</sup> The part with four doors which surrounds and is common to every Yantra.

<sup>3.</sup> See Ch. VI, verse 150.

# श्वेतपीतौ विधातव्यौ पृष्ठभागः सिततेरः। अष्टदिक्पतिवर्णेन पर्णान्यष्टौ प्रपूरयेत्।। ७८।।

navagrahāṇāni varṇena navakoṇāni pūrayet/ madhyatrikoṇadvau pārśvau savyadakṣiṇabhedataḥ// śvetapītau vidhātavyau pṛṣṭhabhāgaḥ sitateraḥ/ aṣṭadikpativarṇena parṇānyaṣṭau prapūrayet//

नवग्रहाणामित्यादि। तत् सूर्यादीनां नवग्रहाणां वर्णेन विशिष्टेश्च्णैं: नवकोणानि पूरयेत्। ततः सव्यदक्षिणभेदतो मध्यत्रिकोणस्य द्वौ पार्श्वौ क्रमतः श्वेतपीतौ विधातव्यौ। मध्यत्रिकोणस्य पृष्ठभागः सितेतरः कृष्णवर्णो विधातव्यः। ततः इन्द्रादीनामष्यनां दिक्पतीनां वर्णेन विशिष्टेश्च्णैरष्ट्यै पर्णानि पत्राणि प्रपूरयेत्।

Then the nine triangles¹ should be filled up with the colours of the nine planets, and the left and right sides of the middle triangle should be made white and yellow, and the base should be black. The eight petals should be filled up with the colours of the eight regents of the quarters².

सितरक्तासितैश्रूणैं: पुर: प्राकारमाचरेत्। पुरो बहि:स्थे द्वे वृत्ते देवि प्रादेशसम्मिते।। ७९।। उपर्यध:क्रमेणैव रक्तश्वेते विधाय च। सन्धिस्थानानि यन्त्रस्य स्वेच्छ्या रंजयेत् सुधी:।। ८०।।

sitaraktāsitaiścūrṇaili purali prākāramācaret/ puro bahiḥsthe dve vṛtte devi prādeśasammite// uparyadhaḥkrameṇaiva raktaśvete vidhāya ca/ sandhisthānāni yantrasya svecchayā rañjayet sudhīḥ//

The walls of the Bhūpura should be decorated with white, red, and black powders, and, O Devī! the two circles each of which measure a Prādeśa outside the Bhūpura should be coloured the upper one red and the lower white, and the intervening spaces of the Yantra may be coloured in any manner the wise may choose.

1. Formed by the intersection of the three triangles.

Dikpālas. Their colours are—Yellow (Indra), Red (Agni), Black (Yama), Syāmala or Dark blue or Dark green (Niṛṛti), white (Varuṇa), Black (Vāyu), Golden (Kubera), and colour of the Full Moon (Iśāna). Also see v. 99 post for Brahmā and Ananta.

# यत्कोष्ठे यो ग्रहः पूज्यो यत्पत्रे यश्च दिक्पतिः। यद्द्वारेऽवस्थिता ये च तत्क्रमं शृणु साम्प्रतम्।। ८१।।

yatkoṣṭhe yo grahaḥ pūjyo yatpatre yaśca dikpatiḥ/ yaddvāre'vasthitā ye ca tatkramaṁ śṛṇu sāmpratam//

Listen now to the order in which each planet should be worshipped in the particular houses, and in which each Dikpati<sup>1</sup> should be worshipped in the particular petals, and to the names of the Devas who are present at each particular entrance.

# मध्यकोणे यजेत् सूर्यं पार्श्वयोररुणं शिखाम्। पश्चात् प्रचण्डयोर्दण्डौ पूजयेदंशुमालिनः।। ८२।।

madhyakoṇe yajet sũryaṁ pārśvayoraruṇaṁ śikhām/ paścāt pracaṇḍayordaṇḍau pūjayedaṁśumālinaḥ//

In the inner triangle the Sun should be worshipped, and in the angles on the two sides Aruṇa² and Śikhā.³ Behind Him with the garland of rays,⁴ the two standards, of the two fierce ones (Śikhā and Aruṇa) should be worshipped.

# भानूर्ध्वकोणे पूर्वस्यामर्चयेद्रजनीकरम्। आग्नेये मङ्गलं याम्ये बुधं नैर्ऋतकोणके।।८३।।

bhānūrdhvakoņe pūrvasyāmarcayedrajanīkaram/ āgneye maṅgalam yāmye budham nairṛtakoṇake//

सितेत्यादि। तत: सितरक्तासितै: श्वेतलोहितकृष्णवर्णेश्च्णें: पुरो भूपुरस्य प्राकार-माचरेत् कुर्यात्। हे देवि पुरो भूपुरस्य बहि:स्थे प्रादेशसम्मिते द्वे वृत्ते वर्तुले मण्डले उपर्यध:क्रमेणेव रक्तश्वेते विधाय सुधी: साधको मन्त्रस्य सन्धिस्थानानि स्वेच्छ्या रंजयेत्।

> बृहस्पतिं वारुणे च दैत्याचार्यं प्रपूजयेत्। शनैश्चरं तु वायव्ये कौबेरेशानयोः क्रमात्। राहुं केतुं यजेत् चन्द्रं परितस्तारकागणान्।।८४।।

<sup>1.</sup> Or Dikpāla.

<sup>2.</sup> The charioteer of the Sun.

<sup>3.</sup> The rays of the Sun.

<sup>4.</sup> Amśumālī, i.e., the Sun.

सूरो रक्तः शशी शुक्लो मङ्गलोऽकणविग्रहः। बुधजीवौ पाण्डुपीतौ श्वेतः शुक्रोऽसितः शनिः। राहुकेतू विचित्राभौ ग्रहवर्णाः प्रकीर्तिताः।।८५।।

bṛhaspatini vāruṇe ca daityācāryam prapūjayet/ śanaiścaram tu vāyavye kaubereśānayoḥ kramāt/ rāhum ketum yajet candram paritastārakāgaṇān// sūro raktaḥ śaśī śuklo mangalo'ruṇavigrahaḥ/ budhajīvau pāṇḍupītau śvetaḥ śukro'sitaḥ śaniḥ/ rāhuketū vicitrābhau grahavarṇāḥ prakīrtitāḥ//

परित: सर्वत:।

अथ क्रमतः सूर्यादीनां नवग्रहाणां वर्णानाह सूर इत्यादिना सार्धेन। सूरः सूर्यः।

Worship the Maker of nights<sup>1</sup> in the triangle above the Sun on the East, in the Agni<sup>2</sup> corner Mangala,<sup>3</sup> on the South side Budha,<sup>4</sup> in the Nirṛta<sup>5</sup> corner Bṛhaspati,<sup>6</sup> on the West Śukra,<sup>7</sup> in the Vāyu<sup>8</sup> corner Śani,<sup>9</sup> in the corner on the North Rāhu,<sup>10</sup> and in the Iśāna<sup>11</sup> corner Ketu,<sup>12</sup> and, lastly, round about the Moon the multitude of stars. Sun is red, Moon is white,<sup>13</sup> Mangala is tawny, Budha is pale<sup>14</sup> or yellowish-white, Bṛhaspati is yellow,<sup>15</sup> Śukra is white,<sup>16</sup> Śani is black,<sup>17</sup> and Rāhu and Ketu are of

<sup>1.</sup> Rajanīkara—the Moon.

<sup>2.</sup> South-East.

<sup>3.</sup> Mars.

<sup>4.</sup> Mercury.

<sup>5.</sup> South-West.

<sup>6.</sup> Jupiter.

<sup>7.</sup> Venus.

<sup>8.</sup> North-West.

<sup>9.</sup> Saturn.

Rāhu. Ascending node of the Moon or point where the Moon intersects the elliptic in passing northward.

<sup>11.</sup> North-East.

<sup>12.</sup> Ketu the descending node.

<sup>13.</sup> Śukla.

<sup>14.</sup> Pāṇḍu.

<sup>15.</sup> Pīta.

<sup>16.</sup> Śveta.

<sup>17.</sup> Asita.

variegated colour; thus I have spoken of the different colours of the Grahas.

# चतुर्भुजं रविं ध्यायेत् पद्मद्वयवराभयै:। चिन्तयेच्छशिनं दानमुद्रामृतकराम्बुजम्।। ८६।।

caturbhujam ravim dhyāyet padmadvayavarābhayaiḥ/cintayecchaśinam dānamudrāmṛtakarāmbujam//

अथ सूर्यादीनां नवग्रहाणां क्रमतो ध्यानमाह चतुर्भुजमित्यादिभि:। पद्मद्वयवराभयै-विशिष्टं चतुर्भुजं रविं सूर्यं ध्यायेत्। दानमुद्रामृतकराम्बुजं दानमुद्रा चामृतश्च कराम्बुजयोर्हस्तपद्मयोर्यस्य तथाभूतं शशिनं चन्द्रं विचिन्तयेत्।

> कुजमीषत्कुब्जतनुं हस्ताभ्यां दण्डधारिणम्। ध्यायेत् सोमात्मजं बालं भाललोलितकुन्तलम्।। ८७।। यज्ञसूत्रान्वितं ध्यायेत् पुस्तकाक्षकरं गुरुम्। एवं दैत्यगुरुञ्चापि कारणं खञ्जं शनैश्चरम्।। ८८।।

kujamīṣatkubjatanum hastābhyām daṇḍadhāriṇam/dhyāyet somātmajam bālam bhālalolitakuntalam//yajñasūtrānvitam dhyāyet pustakākṣakaram gurum/evam daityaguruñcāpi kāraṇam khañjam śanaiścaram//

सोमात्मजम् बुधम्। भाललोलितकुन्तलम् भाले लोलिताश्चलिताः कुन्तलाः केशा यस्य तथाभूतम्।

The Sun should be meditated upon as having four hands, in two of which he is holding lotuses; and of the other two, one hand is lifted up to dispel fear, and the other makes the sign of blessing. The Moon should be meditated upon as having nectar in one hand, and the other hand in the attitude of giving. Mangala should be meditated upon as slightly bent and holding a staff in his hands. The son of Moon, Budha, should be meditated upon as a boy, the locks of whose hair play about upon his forehead. Guru should be meditated upon with a sacred thread, and holding a book in one hand and a string of

<sup>1.</sup> Abhayakara.

<sup>2.</sup> Vara

<sup>3.</sup> i.e., making the Dāna-mudrā (Gesture of bestowing).

Bṛhaspati—the Guru of the Devas.

Rudrākṣa beads in the other; and the Guru of the Daityas¹ should be meditated upon as blind of one eye, and Śani as lame, and Rāhu as a trunkless head, and Ketu as a headless trunk, both deformed and wicked.

# राहुकेतू शिर:कायौ विकृतौ क्रूरचेष्टितौ स्वै: स्वैर्ध्यांनैर्ग्रहानिष्ट्वा यजेदिन्द्रादिदिक्पतीन्।। ८९।।

rāhuketū śiraḥkāyau vikṛtau krūraceṣṭitau svaiḥ svairdhyānairgrahāniṣṭvā yajedindrādidikpatīn// इष्ट्रा पुजियत्वा।

Having worshipped each of the planets in this manner, the eight Dikpālas, Indra and others, beginning from the East, should be worshipped.

दलेष्वष्टसु पूर्वादिक्रमतः साधकोत्तमः। सहस्राक्षं यजेदादौ पीतकौषेयवाससम्।। ९०।।

daleşvaşṭasu pūrvādikramatalı sādhakottamalı/ sahasrākṣam yajedādau pītakauṣeyavāsasam//

He of a thousand eyes,<sup>2</sup> of a yellow colour, should first be worshipped. He is dressed in yellow silk garments, and, holding the thunderbolt in his hand, is seated on Airāvata<sup>3</sup>.

# वज्रपाणिं पीतरुचिं स्थितमैरावतोपरि। रक्ताभं छगवाहस्थं शक्तिहस्तं हुताशनम्।। ९१।।

vajrapāṇini pītarucim sthitamairāvatopari/ raktābham chāgavāhastham śaktihastam hutāśanam//

अथ क्रमत इन्द्रादीनामध्यनां दिक्पतीनां ध्यानं वर्णञ्चाह समस्राक्षमित्यादिभि:। पीतकौशेयवाससम् पीतं कौशेयं कृमिकोशोत्थं वासो वस्त्रं यस्य तथाभूतम्।

<sup>1.</sup> Śukra (Venus), the Guru of the Daityas (Demonic Spirits). The Daityas are the offspring of Kaśyapa by Diti, one of his consorts. Kaśyapa is another form of Paśyaka=the Seer, i.e., th Supreme. From Him all creatures originated. See the first chapter of *Harivaniśa*.

<sup>2.</sup> Indra.

<sup>3.</sup> Airāvata is the name of the Indra's elephant, so called because he was churned out of Ocean (Irāvat).

ध्यायेत् कालं लुलापस्थं दण्डनं कृष्णविग्रहम्। निर्ऋतिं खड्गहस्तञ्च श्यामलं वाजिवाहनम्।। ९२।। वरुणं मकरारूढं पाशहस्तं सितप्रभम्। ध्यायेत् कृष्णत्विषं वायुं मृगस्थञ्चाङ्कुशायुधम्।। ९३।। कुबेरं कनकाकारं रत्नसिंहासनस्थितम्। स्तुतं यक्षगणैः सर्वैः पाशाङ्कुशकराम्बुजम्।। ९४।। ईशानं वृषभारूढं त्रिशूलवरधारिणम्। व्याघ्रचर्माम्बरधरं पूर्णेन्दुसदृशप्रभम्।। ९५।।

dhyāyet kālam lulāpastham dandinam kṛṣṇavigraham/ khadgahastañca śyāmalam vājivāhanam// nirrtim makarārūdhani pāśahastam sitaprabham/ varunam dhyāyet kṛṣṇatviṣam vāyum mṛgasthañcānkuśāyudham// kuberam kanakākāram ratnsimhāsansthitam/ stutani pāśānkuśakarāmbujam// yakşaganailı savarih <u>เริ่</u>ลิทลท่า vrsabhārūdhani triśūlavaradhārinam/ vyāghracarmāmbaradharam pūrnendusadršaprabham//

कालम् यमम्। लुलापस्थम् महिषस्थम्।

निर्ऋतिम् राक्षसम्।

The body of Agni is of red hue. He is seated on a goat in his hand is the Śakti.¹ Yama is black, and, holding a staff² in his hand, is seated on a bison. Nirṛti is of dark green colour,³ and, holding a sword in his hand, is seated on a horse. Varuṇa is white, and, seated on a Makara,⁴ holds a noose⁵ in his hand. Vāyu should be meditated on as possessed of a black radiance, seated on a deer and holding a goad.⁶ Kubera is of the colour of gold, and seated on a jewelled lion-seat,⁵ holding the noose and

The name of Agni's weapon shaped like an axe.

<sup>2.</sup> Daṇḍa.

Syāmala.

<sup>4.</sup> Makara is a mythological animal a cross between a fish and an alligator. It is the Vāhana of Devī Gaṅgā.

<sup>5.</sup> Pāśa.

<sup>6.</sup> Ankuśa.

<sup>7.</sup> Simhāsana—Throne.

hook<sup>1</sup> in his hands. He is surrounded by Yakṣas,<sup>2</sup> who are singing his praises. Iśāna is seated on the bull; he holds the trident in one hand, and with the other bestows blessings. He is dressed in raiments of tiger-skin, and his effulgence is like that of the full moon.

## ध्यात्वा चैतान् क्रमादिष्ट्वा ब्रह्मानन्तौ पुरो बहिः। ऊर्ध्वाधोवृत्तयोरच्यौ ततोऽर्च्या द्वारदेवताः।। ९६।।

dhyātvā caitān kramādiṣṭvā brahmānantau puro bahiḥ/ ūrdhvādhovṛttayorarcyau tato'rcyā dvāradevatāḥ//

ध्यात्वेत्यादि। एतानिन्द्रादीनष्टौ दिक्पतीनेवं ध्यात्वा क्रमादिष्टा पूजियत्वा च पुरो भूपुराद्वहिरूध्वध:स्थितयोर्वृत्तयोर्मण्डलयोर्ब्रह्मानन्तौ दिक्पती क्रमतोऽच्यौं पूजनीयौ। ततो द्वारदेवता अर्च्या:।

Having thus meditated upon and worshipped them in their order, Brahmā should be worshipped in the upper circle, which is outside the Maṇḍala, and Viṣṇu in the lower one. Then the Devatās at the entrances should be worshipped.

उग्रे भीमः प्रचण्डेशौ पूर्वद्वाःस्थाः प्रकीर्तिताः। जयन्तः क्षेत्रपालश्च नकुलेशो बृहच्छिराः। याम्यद्वारे पश्चिमे च वृकाश्चानन्ददुर्जयाः।। ९७।। त्रिशिराः पुरजिच्चैव भीमनादो महोदरः। उत्तरद्वारपाश्चैते सर्वे शस्त्रास्त्रपाणयः।। ९८।।

ugre bhīmaḥ pracaṇḍeśau pūrvadvāḥsthāḥ prakīrtitāḥ/
jayantaḥ kṣetrapālaśca nakuleśo bṛhcchirāḥ/
yāmyadvāre pścime ca vṛkāścānandadurjayāḥ//
triśirāḥ purjiccaiva bhīmanādo mahodaraḥ/
uttaradvārapāścaite sarve śastrāstrapāṇayaḥ//
पूज्या द्वारदेवता एवाह उग्रो भीम इत्यादिना सार्धद्वयेन।

Ugra,<sup>3</sup> Bhīma, Pracaṇḍa, and Īśa, are at the eastern entrance; Jayanta, Kṣetra-pāla, Nakuleśa, and Bṛhatśirāḥ, are at the southern entrance; at the door on the west are Vṛka, Aśva, Ānanda, and Durjaya; and Triśirāḥ, Purajit, Bhīmanāda, and

<sup>1.</sup> Ankuśa.

<sup>2.</sup> Devayoni (see p. 6, note 6, ante) of that name.

<sup>3.</sup> This and the other are the Dvāra-devatās.

Mahodara are at the northern entrance. As protectors of the entrances, they are all armed with weapons, offensive and defensive.

श्रूयतां ब्रह्मणो ध्यानमनन्तस्यापि सुव्रते।। १९।। रक्तोत्पलनिभो ब्रह्मा चतुरास्यश्चतुर्भुजः। हंसारूढो वराभीतिमालापुस्तकपाणिकः।। १००।।

śrūyatām brahmaṇo dhyānamanantasyāpi suvrate//
raktotpalanibho brahmā caturāsyaścaturbhujaḥ/
hamsārūḍho varābhītimālāpustakapāṇikaḥ//
ब्रह्मणो ध्यानमेवाह रक्तोत्पलनिभ इत्यादिना।

हिमकुन्देन्दुधवलः सहस्राक्षः सहस्रपात्। सहस्रपाणिवदनो ध्येयोऽनन्तः सुरासुरै:।। १०१।।

himakundendudhavalah sahasrākṣalı sahasrapāt/ sahasrapāṇivadano dhyeyo'nantah surāsurailı!// अथाऽनन्तस्य ध्यानमाह हिमकुन्देन्दुधवल इत्याद्येकेन।

Suvratā! listen to the Dhyāna¹ of Brahmā and Ananta. Brahmā is of the colour of the red lotus, and has four hands and four faces. He is seated on a swan. With two of his hands he makes the signs which dispel fear and grant boons, and in the others he holds a garland and a book. Ananta is white as the snow, the Kunda flower, and the Moon. He has thousands of eyes and feet, thousands of hands and faces, and he should be meditated upon by Suras and Asuras².

ध्यानं पूजाक्रमश्चापि यन्त्रञ्च कथितं प्रिये। वास्त्वादिक्रमतो होषां मन्त्रानपि शृणु प्रिये।। १०२।।

dhyānam pūjākramaścāpi yantrañca kathitam priye/ vāstvādikramato hyeṣām mantrānapi śṛṇu priye// एषाम् वास्त्वादीनामनन्तान्तानाम्।

Beloved! I have now spoken of the meditation,<sup>3</sup> the mode of worship, and the Yantra.<sup>4</sup> Now, my beloved, listen to their Mantras in their order, beginning with the Vāstu Mantra.

<sup>1.</sup> Dhyāna, mental image.

<sup>2.</sup> Devas and Daityas. Thousands of eyes, etc., in the sense of countless eyes and son on. Cf. Puruṣa-sūkta.

<sup>3.</sup> Dhyāna, mental image.

<sup>4.</sup> Diagram.

# क्षकारो हव्यवाहस्थः षङ्दीर्घस्वरसंयुतः। भूषितो नादिबन्दुभ्यां वास्तुमन्त्रः षडक्षरः।। १०३।।

kṣakāro havyavāhasthaḥ ṣaṅdīrghasvarasaṅyutaḥ/
bhūṣito nādabindubhyāṅ vāstumantraḥ ṣaḍakṣaraḥ//
वास्त्वादीनां क्रमतो मन्त्रानेवाह क्षकार: इत्यादिभि:। हव्यवाहस्थ: हव्यवाहो रेफ:
तत्स्थ: क्षकार: षड्दीर्घस्वरसंयुतो नादिबन्दुभ्यां भूषितश्च कर्तव्य:। एवञ्च क्ष्राँ क्ष्रौँ क्षुँ क्षुँ

#### **Mantras**

When Kṣa-kāra¹ is placed on the Carrier² of Oblations, and the six long vowels are then added to it, and adorned with the Nāda-Bindu,³ the six-lettered Vāstu Mantra is formed.

# तारं मायां तीग्मरश्मे ङेऽन्तमारोग्यदं वदेत्। वह्निजायां ततो दत्त्वा सूर्यमन्त्रं समुद्धरेत्।।१०४।।

tārami māyāmi tīgmarasme ne'ntamārogyadami vadet/ vahnijāyāmi tato dattvā sūryamantami samuddhret// तारिमत्यादि। पूर्वम् तारं प्रणवं वदेत्। ततो मायां हीँ बीजं वदेत्। ततस्तीग्मरश्मे इति वदेत्। ततो ङेऽन्तमारोग्यदं वदेत्। ततो विह्नजायां दत्त्वा सूर्यमन्त्रं समुद्धरेत्। योजनया ओँ हीँ तीग्मरश्मे आरोग्यदाय स्वाहेति सूर्यमन्त्र उद्धृत आसीत्।

The Sūrya-Mantra is thus formed: first the Tāra⁴ should be said; then the Māyā⁵; then the word Tīgmaraśme⁶; then the word Ārogya-da⁵ in the dative singular; and, last of all, the Śakti⁶ of Fire.

# कामो माया च वाणी च ततोऽमृतकरेति च। अमृतं प्लावय द्वन्द्वं स्वाहा सोममनुर्मतः।। १०५।।

kāmo māyā ca vāṇī ca tato'mṛtakareti ca/ amṛtam plāvaya dvandvam svāhā somamanurmatali//

<sup>1.</sup> i.e., the letter Kṣa.

<sup>2.</sup> Agni (Fire)—i.e., the Bīja of Fire, Ra.

<sup>3.</sup> The sound point (Candra-bindu)=N or M. The Vāstu Mantra is— Kṣrām, Kṣrūm, Kṣrūm, Kṣraim, Kṣraum, Kṣrma.

<sup>4.</sup> i.e, Om-kara=Om.

<sup>5.</sup> i.e., Māyā-bīja=Hrīm.

<sup>6.</sup> O Thou with burning rays!

<sup>7.</sup> To the giver of good health.

<sup>8.</sup> Svāhā. The Mantra is —Om Hrīm Tīgma-raśme ārogya-dāya Svāhā.

काम इत्यादि। पूर्वं कामः क्लीमिति बीजमुच्येत। ततो माया हीँ बीजमुच्येत। ततो वाणी ऐमिति बीजमुच्येत। ततोऽमृतकरेत्युच्येत। ततोऽमृतमुच्येत्। ततः प्लावय-द्वन्द्वमुच्येत्। ततः स्वाहोच्येत। योजनया क्लीँ हीँ ऐँ अमृतंकराऽमृतं प्लावय प्लावय स्वाहेति सोममनुर्मतः।

The approved Mantra of Soma is formed by saying the Bījas¹ of Kāma, Māyā and Vāṇī, then Amṛta-kara, amṛtarn plāvaya plāvaya Svāhā.

# ऐँ हाँ हीँ सर्वपदाद्दुष्टान्नाशय नाशय। स्वाहावसानो मन्त्रोऽयं मङ्गलस्य प्रकीर्तितः।। १०६।।

aim hrām hrīm sarvapadādduṣṭānnāśaya nāśaya/ svāhāvasāno mantro'yam mangalasya prakīrtitalı//

ऐमित्यादि। पूर्वम् ऐँ हाँ हीँ वदेत्। ततः सर्वपदतो दुष्यन्नाशय नाशयेति वदेत्। योजनया ऐँ हाँ हीँ सर्वदुष्यन्नाशय नाशयेति मन्त्रो जातः। स्वाहावसानः स्वाहान्तोऽयं मङ्गलस्य मन्त्रः प्रकीर्तितः।

The Mantra of Mangala is Aim Hrarn Hrīm Sarvaduṣṭān nāśaya nāśaya Svāhā².

# हीं श्रीं सौम्यपदञ्चोक्त्वा सर्वान् कामां स्ततो वदेत्। पूरयाऽन्ते वह्निकान्तामेष सोमात्मजे मनुः।। १०७।।

hrīm śrīm saumyapadañcoktvā sarvān kāmām stato vadet/ pūrayā'nte vahnikāntāmeṣa somātmaje manuḥ//

हीमित्यादि। पूर्वम् हीँ श्रीँ सौम्यपदं चोक्त्वा ततः सर्वान् कामान् वदेत्। ततः पूरयान्ते विह्नकान्तां वदेत्। योजनया हीँ श्रीँ सौम्य सर्वान् कामान् पूरय स्वाहेत्येष सोमात्मजे बुधे मनुर्मतः।

The Mantra of the son of Soma³ is Hrām, Śrīm, Saumya sarvān kāmān pūraya Svāhā⁴.

तारेण पुटिता वाणी ततः सुरगुरोपदम्। अभीष्टं यच्छ यच्छेति स्वाहामन्त्रो बृहस्पते:।। १०८।।

<sup>1.</sup> Bījas of Kāma, etc., are—Klīm, Hrīm, Aim. The Mantra is—Klīm, Hrīm, Aim Amṛtam plāvaya plāvaya Svāhā (O Thou with nectar rays! do thou pour nectar, do thou pour nectar).

<sup>2.</sup> Distroy all the wicked, destroy all the wicked.

<sup>3.</sup> Buddha.

<sup>4.</sup> O Son of Soma! gratify all desires.

tāreṇa puṭitā vāṇī tataḥ suraguropadam/abhīṣṭani yaccha yaccheti svāhāmantro bṛhaspateḥ//

तारेणेत्यादि। तारेण प्रणवेन पुटिता आदावन्ते च संयुक्ता वाणी वक्तव्या। ततः सुरगुरो इति पदं वदेत्। ततोऽभीष्टं यच्छ यच्छेति वदेत्। ततः स्वाहेति वदेत्। योजनया ओँ ऐँ ओँ सुरगुरो अभीष्टं यच्छ यच्छ स्वाहेति बृहस्पतेर्मन्त्रो मतः।

The Mantra of the Sura-Guru¹ is formed thus: Let the Tāra precede and follow the Bīja of Vāṇī, and then say, Abhistarḥ yaccha yaccha, and lastly Svāhā².

शाँ शीँ शूँ शैँ ततः शोँ शँ: शुकमन्त्रः समीरितः।। १०९।।

śām śīm śūm śaim tataḥ śom rśamḥ śukamantraḥ samīritaḥ//

शाँ शीँ शूँ शौँ शौँ शाँ: इति शुक्रमन्त्र: समीरित: कथित:।

The Mantra of Śukra is Śām, Śīm, Sūm, Śaim, Śaum, Śmh.

हाँ हाँ हीँ हीँ सर्वशत्रून् विद्रावय पदद्वयम्। मार्तण्डसूनवे पश्चात् नमो मन्त्रः शनैश्चरे।। ११०।।

hrāni hrāni hrīni hrīni sarvasatrūn vidrāvaya padadvayam/ mārtandasūnave pascāt namo mantrah sanaiscare//

हाँ हामित्यादि। पूर्वम् हाँ हाँ हीँ हीँ सर्वशत्रूनिति वदेत्। ततो विद्रावयपदद्वयं वदेत्। ततो मार्तण्डसूनवे इति वदेत्। पश्चान्नमो वदेत्। योजनया हाँ हाँ हीँ सर्वशत्रून् विद्रावय विद्रावय मार्तण्डसूनवे नमः इति शनैश्चरे मन्त्रो मतः।

The Mantra of the Slowly Moving One<sup>3</sup> is Hrām Hrām Hrīm Hrīm Sarva-śatrūn vi-drāvaya vi-drāvaya Mārtaṇḍa-sūnave Namaḥ—Destroy, destroy all enemies—I bow to the son of Mārtaṇḍa<sup>4</sup>.

राँ होँ भ्रौँ हीँ सोमशत्रो शत्रून् विध्वंसय द्वयम्। राहवे नम इत्येष राहोर्मनुरुदाहतः।। १११।।

rāni hrauni bhrauni hrīm somašatro šatrūn vidhvanisaya dvayam/ rāhave nama ityeṣa rāhormanurudāhṛtaḥ//

<sup>1.</sup> Bṛhaspati.

The Mantra is: Om Aim Om sura-guro abhīṣṭam yaccha-yaccha Svāhā—O, Guru of the Suras (Devas)! grant the wished-for thing (Abhīṣṭa—Abhi-iṣṭa, from root Ish, to wish for).

<sup>3.</sup> Sani, who is lame.

<sup>4.</sup> *i.e.*, the Sun.

The Mantra of Rāhu is Rām, Hraum, Bhraum, Hrīm—Soma-śatrūn vi-dhvamsaya vi-dhvamsaya Rāhave Namah—O Enemy of Soma (Moon)! destroy, destroy all enemies. I bow to Rāhu.

# क्रूँ हुँ क्रैं केतवे स्वाहा केतोर्मन्त्रः प्रकीर्तितः।। ११२।।

krūm hram kraim ketave svāla ketormantrah prakīrtitah// रामित्यादि। पूर्वं राँ होँ भ्रौँ होँ सोमशत्रो शत्रूनिमि वदेत्। ततो विध्वंसयद्वयं वदेत्। ततो राहवे नम इति वदेत्। योजनया राँ होँ भ्रैँ होँ सोमशत्रो शत्रून् विध्वंसय विध्वंसय राहवे नम इत्येष राहोर्मन्रुदाहृत: कथित:।

Krūm, Hrūm, Kraim, Ketave Svāhā is the Mantra of Ketu². लँ र मूँ स्त्रूँ वँ यमिति क्षँ होँ जीममिति क्रमात्। इन्द्राद्यनन्तदिक्यानां दशमन्त्राः समीरिताः।। ११३।।

lam ram mṛm strūm vam yamiti kṣam haum brīmamiti kramāt/ indrādyanantadikpānām daśamantrāḥ samīritāḥ//

Lam, Ram, Mṛm, Strūm, Vam, Yam, Kṣam, Haum, Bṛm, and Am are in their order<sup>3</sup> the ten Mantras of the ten Dikpālas, beginning with Indra and ending with Ananta.

अन्येषां परिवारणां नाममन्त्राः प्रकीर्तिताः। अनुक्तमन्त्रे सर्वत्र विधिरेष शिवोदितः।। ११४।।

anyeṣām parivāraṇām nāmamantrāḥ prakīrtitāḥ/anuktamantre sarvatra vidhireṣa śivoditaḥ//

लिमत्यादि। लिमिति रिमिति मृमिति स्त्रूमिति विमिति यिमिति क्षिमिति हौिमिति ब्रीमिति अमित्येते क्रमादिन्द्रादीनामनन्तान्तानां दिक्पानां दशमन्त्रा: समीरिता: कथिता:।

The names of the other attendant Devas are their Mantras; in all instances where there is no Mantra mentioned this is the rule as enjoined by Śiva.

<sup>1.</sup> A variation is Bhraim.

<sup>2.</sup> See p. 662, note 9.

<sup>3.</sup> Lam, Indra; Ram, Agni; Mṛm, Yama; Strūm, Nirṛti; Vam, Varuṇa; Yam, Vāyu; Kṣam, Kubera; Haum Iśāna; Bṛm Brahmā and Am, Ananta or Viṣṇu. The last two are above and below and the others at the eight corners of the Yantra.

# नमोऽन्तमर्त्रे देवेशि न नमो योजयेद् बुधः। स्वाहान्तेऽपि तथामन्त्रे न दद्याद्वह्निक्ल्लभाम्।। ११५।।

namo'ntamantre deveśi na namo yojayed budhaḥ/ svāhānte'pi tathāmantre na dadyādvahnikllabhām// वह्निवल्लभाम् स्वाहेति पदम्।

Sovereign Mistress of the Devas<sup>1</sup>! the wise man should not add Namaḥ to Mantras that end with the word Namaḥ, nor should he put the Śakti<sup>2</sup> of Vahni to a Mantra that ends with Svāhā.

## ग्रहादिभ्यः प्रदातव्यं पुष्पं वासश्च भूषणम्। तेषां वर्णानुरूपेण नान्यथा प्रीतये भवेत्।।११६।।

grahādibhyaḥ pradātavyaṁ puṣpaṁ vāsaśca bhūṣaṇam/ teṣāṁ varṇānurūpeṇa nānyathā prītaye bhavet// तेषाम् ग्रहादीनाम्।

To the Planets and others should be given flowers, clothes, and jewels, but the colour of the gifts should be the same as that of the respective Planets; otherwise they are not pleased.

कुशण्डिकोक्तविधिना विह्नं संस्थापयन् सुधीः। पुष्पैरुच्चावचैर्यद्वा सिमिद्धिर्होममाचरेत्।। ११७।।

kuśandikoktavidhinā valmin sanisthāpayan sudhīh/ puṣpairuccāvacairyadvā samidbhirhomamācaret//

समिद्धिः काष्ठैः।

The wise man should place Fire in the manner prescribed for Kuśaṇḍikā,³ and perform Homa either with flowers of variegated colours or with sacred fuel⁴.

शान्तिकर्मणि पुष्टौ च वरदो हव्यवाहनः। प्रतिष्ठायां लोहिताक्षः शत्रुहा क्रूरकर्मणि।। ११८।।

śāntikarmaṇi puṣṭau ca varado havyavāhanaḥ/ pratiṣṭhāyāṇi lohitākṣaḥ śatruhā krūrakarmaṇi//

<sup>1.</sup> Deveśi.

<sup>2.</sup> Svāhā.

<sup>3.</sup> See pp. 499, note 3:521, v. 70.

<sup>4.</sup> Samidh—certain kinds of wood used as fuel for sacrificial purposes.

In rites for the attainment of peace<sup>1</sup> or good fortune, or nourishment<sup>2</sup> or prosperity, the Carrier of Oblations<sup>3</sup> is called Varada<sup>4</sup>; in rites relating to consecration<sup>5</sup> he is called Lohitākṣa<sup>6</sup>; in destructive rites<sup>7</sup> he is called Śatruhā<sup>8</sup>.

# शान्तौ पुष्टौ महेशानि तथा क्रूरेऽपि कर्मणि। ग्रहयागं प्रकुर्वाणो वाच्छितार्थमवाप्नुयात्।। ११९।।

śāntau puṣṭau maheśāni tathā krūre'pi karmaṇi/ grahayāgam prakurvāṇo vācchitārthamavāpnuyāt//

Maheśānī! in Śānti,<sup>9</sup> Puṣṭi, and Krūra rites the man who worships the Planets will obtain the desired end.

### यथा प्रतिष्ठाकार्येषु देवार्चा पितृतर्पणम्। वास्तोर्यागे ग्रहाणाञ्च तद्वदेव विधीयते।। १२०।।

yathā pratisṭhākāryeṣu devārcā pitṛtarpaṇam/ vāstoryāge grahāṇāñca tadvadeva vidhīyate//

वरदो वरदनामा। लोहिताक्षो लोहिताक्षाख्य:। शत्रृहा शत्रृहसंज्ञक:।

As in the rites relating to the consecration<sup>10</sup> the Devas should be worshipped and libations offered to the Pitṛs,<sup>11</sup> so also should there be the same sacrifices to Vastu and the Planets.

# यद्येकस्मिन् दिने द्विस्त्रिः प्रतिष्ठा यागकर्म च। तन्त्रेण तत्र देवार्चा पितृश्राद्धाग्निसंस्क्रियाः।। १२१।।

yadyekasmin dine dvistrih pratisthā yāgakarma ca/tantreņa tatra devārcā pitrśrāddhāgnisamskriyāh//

<sup>1.</sup> Śānti. Rite to avert evil.

<sup>2.</sup> Puṣṭi. Rite for the attainment of worldy prosperity.

<sup>3.</sup> Havya-vāhana=Fire.

<sup>4.</sup> One who grant boons.

Pratiṣṭḥā.

<sup>6.</sup> The Red-eyed one.

Krūra-karmāṇi—that is, in rites to avenge a wrong or injure an enemy, etc.

<sup>8.</sup> Destroyer of enemies.

<sup>9.</sup> See previous śloka.

<sup>10.</sup> Pratisthā.

<sup>11.</sup> The forefather—Manes.

Should one have to perform two or three consecratory and sacrificial rites on the same day, then the worship of the Devas, the Śrāddha of the Pitṛs, and Consecration of Fire are required once only.

जलाशयगृहारामसेतुसंक्रमशाखिनः । वाहनासनयानानि वासोऽलङ्करणानि च।। १२२।। पानाशनीयपात्राणि देयवस्तूनि यान्यपि। असंस्कृतानि देवाय न प्रदद्युः फलेप्सवः।। १२३।।

jalāśayagṛhārāmasetusaṅkramaśākhinaḥ /
vāhanāsanayānāni vāso'laṅkaraṇāni ca//
pānāśanīyapātrāṇi deyavastūni yānyapi/
asaṁskṛtāni devāya na pradadyuḥ phalepsavaḥ//

One who desires the fruit of his observances should not give to any Deva reservoirs of water, houses, gardens, bridges, causeways, carriers, conveyances, clothes, jewels, drinking-cups, and eating-plates, or whatever else he may desire to give, without first purifying and consecrating the same.

काम्ये कर्मणि सर्वत्र बुधः सङ्कल्पमाचरेत्। विधिवाक्यानुसारेण सम्पूर्णसुकृताप्तये।। १२४।।

kāmye karmaṇi sarvatra budhaḥ saṅkalpamācaret/ vidhivākyānusāreṇa sampūrṇasukṛtāptaye//

तन्त्रेण एकधैव।

In all rites performed with an ultimate object the wise one should in all cases perform a Sankalpa,<sup>4</sup> in accordance with directions, for the full attainment of the good object.

संस्कृताभ्यर्चितं दृव्यं नामोच्चारणपूर्वकम्। सम्प्रदानाभिधाञ्चोक्त्वा दत्त्वा सम्यक् फलं लभेत्।। १२५।।

<sup>1.</sup> Vāhana.

<sup>2.</sup> Yāna.

<sup>3.</sup> Samskṛtya.

<sup>4.</sup> Preliminary rite expressive determination. Sankalpa means determination.

samskṛtābhyarcitam dravyam nāmoccāraṇapūrvakam/ sampradānābhidhāñcoktvā dattvā samyak phalam labhet//

संस्कृताभ्यर्चितम् शोधितं प्रपूजितम्। संप्रदानाभिधां सम्प्रदाननामधेयम्।

Complete merit is earned when the thing about to be given is first purified, worshipped, and mentioned by name, and then the name of him to whom it is given is pronounced.

#### जलाशयगृहारामसेतुसंक्रमशाखिनाम् । कथ्यन्ते प्रोक्षणे मन्त्राः प्रयोज्या ब्रह्मविद्यया।। १२६।।

jalāśayagṛhārāmasetusaṅkramaśākhinām /kathyante prokṣaṇe mantrāḥ prayojyā brahmvidyayā// ब्रह्मविद्यया गायत्र्या सह।

I will now tell you the Mantras for the consecration of reservoirs of water, houses, gardens, bridges, causeways and trees. The Mantras should always be preceded by the Brahma-Vidyā<sup>1</sup>.

जीवनाधार जीवानां जीवनप्रद वारुण। प्रोक्षणे तव तृष्यन्तु जलभूचरखेचराः।। १२७।।

jīvanādhāra jīvānām jīvanaprada vāruṇa/ prokṣaṇe tava tṛpyantu jalabhūcarakhecarāḥ//

तेषां मध्ये प्रथमतो जलाशयप्रोक्षणमन्त्रमाह जीवनाधार जीवानामिति। जीवनाधार जलाधार। वारुण वरुणदेवताक।

#### Mantras

Reservoir of Water! thou that givest life to all beings! thou that art presided over by Varuṇa may this consecration of thee (by me) give satisfaction to all beings that live and move in water, on land, and in air.

तृणकाष्ठादिसम्भूत वासेय ब्राह्मणः प्रिय। त्वां प्रोक्षयामि तोयेन प्रीतये भव सर्वदा।। १२८।।

tṛṇakāṣṭhādisambhūta vāseya brāhmaṇaḥ priya/tvām prokṣayāmi toyena prītaye bhava sarvadā//

<sup>1.</sup> i.e., Brahma-gāyatrī (see p. 104, vv. 109-111).

अथ गृहप्रोक्षणमन्त्रमाह तृणकाष्ठादिसम्भूतेति। वासेय वासाय हित।

House, thou art made of timber and grass, thou art the favourite of Brahmā; I am consecrating thee with water; do thou be always the cause of pleasure.

#### इष्ठकादिसमुद्धत

वक्तव्यन्त्विष्टकामये।। १२९।।

isthakādisamudbhūta vaktavyantvistakāmaye//

इष्टकादीत्यादि। इष्टकादिमये गृहे प्रोक्षणीये तुणकाष्ठादिसंभूते इत्यत्र इष्टकादि-समुद्धतेति वक्तव्यम्।

When consecrating a house made of bricks and other materials, one should say: "House made of bricks," and so forth.

### फलैः पत्रैश्च शाखाद्यैश्ख्याभिश्च प्रियङ्कराः। यच्छन्त् मेऽखिलान् कामान् प्रोक्षितास्तीर्थवारिभिः।। १३०।।

phalaih patraiśca śākhādyaiśchāyābhiśca priyankarāh/ yacchantu me'khilan kaman proksitastīrthavaribhih// अथारामप्रोक्षणमन्त्रमाह फलै: पत्रैश्च शाखाद्यैरिति।

#### **Mantras**

Garden! thou art pleasant by reason of thy fruits, leaves, and branches, and by thy shadows. I am sprinkling thee with sacred water1; grant me all my wishes.

> सेत्स्त्वं भवसिन्ध्नां पारदः पथिकप्रियः। मया संप्रोक्षितः सेतो यथोक्तफलदो भव।। १३१।।

setustvani bhavasindhūnām pāradah pathikapriyah/ mayā samproksitah seto yathoktaphalado bhava//

अथ सेतुप्रोक्षणमन्त्रमाह सेतुस्त्वं भवसिन्धूनामिति।

Bridge! thou art like the bridge across the Ocean of Existence, thou art welcome to the wayfarer; do thou, being consecrated by me, grant me the fitting reward thereof.

> संक्रम त्वां प्रोक्षयामि लोकानां संक्रमं यथा। ददासीह तथा स्वर्गे संक्रमो मे प्रदीयताम्।। १३२।।

Tirtha-vāri: Consecrated water.

sankrama tvām prokṣayāmi lokānām sankramam yathā/ dadāsīha tathā svarge sankramo me pradīyatām//

Causeway! I am consecrating thee, as thou helpest people in going from one place to another: do thou likewise help me on my way to Heaven.

### आरामप्रोक्षणे मन्त्रो य एव कथितः प्रिये। स एव शाखिसंस्कारे प्रयोक्तव्यो मनीषिभिः।। १३३।।

ārāmaprokṣaṇe mantro ya eva kathitaḥ priye/ sa eva śākhisamskāre prayoktavyo manīṣibhiḥ//

अथ संक्रमप्रोक्षणमन्त्रमाह संक्रम त्वां प्रोक्षयामिति । संक्रम्यते सम्यक् पादिवक्षेपः क्रियते लोकैर्यत्र स संक्रमः सेतुविशेषः तत्सम्बोधने संक्रमेति । संक्रमम् सम्यग्गमनम् ।

The wise should use the same Mantra is consecrating a tree as is prescribed for the sprinkling of a garden.

#### प्रणवो वारुणञ्चऽस्त्रं बीजित्रतयमम्बिके। सर्वसाधारणद्व्यप्रोक्षणे विनियोजयेत्।। १३४।।

praṇavo vāruṇañc'stranı bījatritayamambike/ sarvasādhāraṇadravyaprokṣaṇe viniyojayet//

प्रणव इत्यादि। हे अम्बिके प्रणव ओङ्कार: वारुणं वं अस्त्रं फडिति बीजित्रतयं सर्वसाधारणद्रव्यप्रोक्षणे विनियोजयेतु।

In consecrating all other things, the Praṇava,¹ Vāruṇa,² and Astra³ should be used.

# स्नापनार्हं वाहनं चेत् स्नापयेत् ब्रह्मविद्यया। अन्यत्रैवाऽर्घ्यतोयेन कुशाग्रेण विशोधयेत्।। १३५।।

snāpanārhanī vāhananī cet snāpayet brahmavidyayā/ anyatraivā'rghyatoyena kuśāgreņa viśodhayet//

#### ब्रह्मविद्यया गायत्र्या।

Those Vāhanas that can (or ought to) be bathed should be bathed with the Brahma-Gāyatrī<sup>4</sup>; others should be purified by

Om.

Vāruņa-Bīja, Vam.

<sup>3.</sup> Phat.

<sup>4.</sup> See p. 104, vv. 109-11.

sprinkling with Arghya-water taken up with the ends of Kuśa grass.

प्राणप्रतिष्ठामाचर्य तत्तद्वाहनसंज्ञया। पूजितोऽङकृतो वाहो देयो भवति दैवते।।१३६।।

prāṇapratiṣṭhāmācarya tattadvāhanasañjñayā/ pūjito'ṅakṛto vāho deyo bhavati daivate//

प्राणेत्यादि। पूर्वोक्तेनोहनीयलिङ्गकपदशालिना देवीप्राणप्रतिष्ठामन्त्रेण वाहनस्य प्राणप्रतिष्ठामाचर्य कृत्वा तत्तद्वाहनसंज्ञया पूजितोऽलङ्कृतश्च वाहो वाहनं दैवते देयो भवति।

After performing Prāṇa-pratiṣṭḥā,¹ calling it by its name, the Vāhana called by its name should be duly worshipped, and decked out and then be given to the Devatā.

जलाशये पूजनीयो वरुणो यादसां पितः। गृहे प्रजापतिर्ब्बह्माऽऽरामे सेतौ च संक्रमे। पूज्यो विष्णुर्जगत्पाता सर्वात्मा सर्वदृग्विभुः।। १३७।।

jalāśaye pūjanīyo varuņo yādasāni patiḥ/ gṛhe prajāptirbarhmā''rāme setau ca samkrame/ pūjyo viṣṇurjagatpātā sarvātmā sarvadṛgvibhuḥ//

सर्वदुक् सकलपदार्थद्रष्टा। विभु: व्यापक:।

Whilst consecrating a reservoir, Varuṇa, the Lord of acquatic animals, should be worshipped. In the case of a house, Brahmā, the Lord of all things born² should there be worshipped. Whilst consecrating a garden, a bridge, a causeway, Viṣṇu, Who is the Protector of the universe,³ the Spirit of all,⁴ Who witnesseth all and is omnipresent, should be worshipped.

## देव्युवाच

विविधानि विधानानि कथितान्युक्तकर्मसु। क्रमो न दर्शितो येन मानवः कर्म साधयेत्।। १३८।।

The life-giving rite.

<sup>2.</sup> Prajāpati.

Jagatpātā.

<sup>4.</sup> Sarvātmā.

devyuvāca

vividhāni vidhānāni kathitānyuktakarmasu/ kramo na darśito yena mānavaḥ karma sādhayet//

#### Śrī Devī said:

Thou hast spoken of the different injunctions relating to the different rites, but Thou hast not yet shown the order in which man should practise them.

# क्रमव्यत्ययकर्माणि बह्वायासकृतान्यपि। न यच्छन्ति फलं सम्यक् नृणां कर्मानुजीविनाम्।। १३९।।

kramavyatyayakarmāṇi bahvāyāsakṛtānyapi/ na yacchanti phalam samyak nṛṇām karmānujīvinām// अथोककृत्यतत्तत्कर्मक्रमं जिज्ञासुर्देव्युवाच विविधानीत्यादिना।

Rites not properly performed according to the order enjoined do not, even though performed with labour, yield the full benefit to men who follow the life of Karma<sup>1</sup>.

#### श्रीसदाशिव उवाच

यदुक्तं परमेशानि मातेव हितकारिणि। निःश्रेयसन्तल्लोकानां फलव्यापृतचेतसाम्।।१४०।।

śrīsadāśiva uvāca

yaduktani parameśāni māteva hitakāriņi/ niļiśreyasantallokānāni phalavyāpṛtacetasām//

एवं प्रार्थितः सन् श्रीसदाशिव उवाच यदुक्तमित्यादिना । फलव्यापृतचेतसाम् फलाय व्यापृतं व्यापारविशिष्टं चेतो येषां ते तेषाम् ।

#### Śrī Sadāśiva said:

O Parameśānī! Thou art beneficient like a mother. What Thou hast said is indeed the best for men whose minds are occupied with the results (or their efforts).

एतेषामुक्तकृत्यानामनुष्ठानं पृथक् पृथक्। वास्तुयागक्रमाद्देवि कथयाम्यवधीयताम्।। १४१।।

<sup>1.</sup> Karmānujīvī: a man who does pious acts in the hope of reward.

eteṣāmuktakṛtyānāmanuṣṭhānaṁ pṛthak pṛthak/ vāstuyāgakramāddevi kathayāmyavadhīyatām//

अनुष्ठानम् साधनम्।

The practices relating to the aforementioned rites are different. Devi! I am relating them in their order, beginning with the Vāstu-yāga. Do Thou listen attentively.

पूर्वेऽह्नि नियताहारः श्वःप्रातः स्नानमाचरेत्। कृत्वा पौर्वाह्निकं कर्म गुरुं नारायणं यजेत्।। १४२।।

pūrve'hni niyatāhāraḥ śvaḥprātaḥ snānamācaret/kṛtvā paurvāhnikam karma gurum nārāyaṇam yajet//

He (who wishes to perform the Vāstu-yāga) should the day previous thereto live on regulated food. After bathing in the early auspicious hour of morning, and performing the ordinary daily religious duties, he should worship the Guru and Nārā-yaṇa².

ततः स्वकाममुद्दिश्य विधिदर्शितवर्त्मना। कृतसङ्कल्पको मन्त्री गणेशादीन् समर्चयेत्।। १४३।।

tataḥ svakāmamuddiśya vidhidarśitavartmanā/ kṛtasaṅkalpako mantrī gaṇeśādīn samarcayet//

वास्तुयागक्रमादुक्तकृत्यानामनुष्ठानस्य क्रममाह पूर्वेऽह्रीत्यादिभि:।

The worshipper should then, after making Sankalpa,<sup>3</sup> worship Ganesa and others for the attainment of his own object, according to the rules shown in the ordinances.

बन्धूकाभं त्रिनेत्रं द्विरदवरमुखं नागयज्ञोपवीतं शङ्खं चक्रं कृपाणं विमलसरसिजं हस्तपद्मैर्दधानम्। उद्यद्वालेन्द्रमौलं दिनकरिकरणोद्दीप्तवस्त्राङ्गशोभं

नानालङ्कारयुक्तं भजत गणपतिं रक्तपद्मोपविष्टम्।। १४४।।

bandhūkābhan trinetran dviradavaramukhan nāgayajñopavītam śankhan cakran kṛpāṇan vimalasarasijan hastapadmairdadhānam/

<sup>1.</sup> Such as Havişyanna.

<sup>2.</sup> Vișnu as collective humanity.

<sup>3.</sup> See p. 825, n. 4.

udyadbālendumaulini dinakarakiraņoddīptavastrāngasobhan nānālankārayuktan bhajata gaṇapatin raktapadmopaviṣṭam//

#### Dhyāna

Worship Gaṇapati,¹ Who is of the colour of the Bandhūka² flower, and has three eyes; Whose head is that of the best of elephants; Whose sacred thread is made of the King of Snakes; Who is holding in his four lotus hands the Conch, the Discus, the Sword, and a spotless Lotus; on Whose forehead is the rising young moon; the shining effulgence of Whose body and raiments is like that of the Sun; Who is decked with various jewels, and is seated on a red lotus.

# एवं ध्यात्वा यथाशक्त्या पूजियत्वा गणेश्वरम्। ब्रह्माणञ्च ततो वाणीं विष्णुं लक्ष्मीं समर्चयेत्।। १४५।।

evam dhyātvā yathāśaktyā pūjayitvā gaņeśvaram/ brahmāṇañca tato vāṇīm viṣṇum lakṣmīm samarcayet//

अथ गणपितध्यानमाहं बन्धूकाभिनत्याद्येकेन । बन्धूकाभम् बन्धूकपुष्पसदृशद्युतिम् । उद्यद्वालेन्दुमौलिम् उद्यन् यो बाल इन्दुर्बालश्चन्द्रः स मौलौ किरीटे यस्य तथाभूतम् । दिनकरिकरणोद्दीप्तवस्त्राङ्गशोभम् दिनकरिकरणवदुद्दीप्तेन वस्त्रेणाङ्गे शोभा यस्य तथाभूतम् ।

Having thus meditated upon and worshipped Gaņeśa to the best of his ability, he should worship Brahmā, Vāṇī,³ Viṣṇu, and Lakṣmī.

# शिवं दुर्गां ग्रहांश्चापि तथा षोडश मातृकाः। घृतधारास्विप वसूनिष्ट्वा कुर्यात् पितृक्रियाम्।। १४६।।

śivam durgām grahāmścāpi tathā ṣoḍaśa mātṛkālı/ ghṛtadhārāsvapi vasūniṣṭvā kuryāt pitṛkriyām//

Then, after worshipping Śiva, Durgā, the Grahas,4 the

<sup>1.</sup> Gaņeśa. He is also called Siddhidātā—the Giver of Success—and therefore is first worshipped (cf. Chapter X, verse 118, ante). Gaņeśa has fifty-one name and aspects.

<sup>2.</sup> A red flower.

<sup>3.</sup> Sarasvatī.

Planets.

sixteen Mothers, and the Vasus in the Vasudhārā,¹ he should perform the Vṛddhiśrāddha².

ततः प्रोक्तविधानेन मण्डलं वास्तुरक्षसः। निर्माय पूजयेत्तत्र वास्तुदैत्यं गणैः सह।। १४७।।

tataḥ proktavidhānena maṇḍalaṁ vāsturakṣasaḥ/ nirmāya pūjayettatra vāṣtudaityaṁ gaṇaiḥ saha//

इष्ट्वा पूजियत्वा।

Then the Maṇḍala³ of the Vāstu-daitya should be drawn, and there the Vāstu-daitya with his followers should be worshipped.

ततस्तु स्थण्डिलं कृत्वा विह्नं संस्कृत्य पूर्ववत्। धाराहोमान्तमाचर्य वास्तुहोमं समारभेत्।। १४८।।

tatastu sthaṇḍilaṁ kṛtvā vahniṁ saṁskṛtya pūrvavat/ dhārāhomāntamācarya vāstuhomaṁ samārabhet//

आचर्य विधाय।

Then make there a Sthandila<sup>4</sup> and purifying fire as before; first perform Dhārā-homa,<sup>5</sup> and then commence Vāstu-homa<sup>6</sup>.

यथाशक्त्याऽऽहुतीस्तस्मै परिवारगणाय च। तथा पुजितदेवेभ्यो दत्त्वा कर्म समापयेत्।।१४९।।

yathāśaktyā''hutīstasmai parivāragaṇāya ca/tathā pūjitadevebhyo dattvā karma samāpayet//

तस्मै वास्तुदैत्याय।

Oblations should be offered to the Vāstu-puruṣa and all his followers according to the best of one's ability. The sacrifice should be brought to a close by the offering of oblations to the Devas worshipped<sup>7</sup>.

<sup>1.</sup> See p. 529, note 2.

<sup>2.</sup> See p. 601, n. 2.

<sup>3.</sup> Diagram.

A square.

<sup>5.</sup> See p. 527, verse 82.

<sup>6.</sup> Fire sacrifice to the Vāstu spirit.

<sup>7.</sup> That is when it is the principal rite. In a case like the order prescribed any other rite is to be followed.

#### वास्तुयागे पृथक्कार्ये एष ते कथितः क्रमः। अनेनैव ग्रहाणाञ्च यज्ञोऽपि विहितः प्रिये।।१५०।।

vāstuyāge pṛthakkārye eṣa te kathitaḥ kramaḥ/ anenaiva grahāṇāñca yajño'pi vihitaḥ priye//

अनेनैव क्रमेण।

When Vāstu-yajña is separately performed, this is the order which is prescribed, and in this order also the sacrifice to the planets should be performed.

## ग्रहाणामत्र मुख्यत्वान्नाङ्गत्वेन प्रपूजनम्। सङ्कल्पानन्तरं कार्यं वास्त्वर्चनमिति क्रमः।।१५१।।

grahāṇāmatra mukhyatvānnāṅgatvena prapūjanam/ saṅkalpānantaraṁ kāryaṁ vāstvarcanamiti kramaḥ//

Moreover, the Planets being here the principal objects of worship, they should not be subordinately worshipped.

The Vāstu should be worshipped immediately after the Sankalpa<sup>1</sup>.

#### गणेशाद्यर्चनं सर्वं वास्तुयागविधानवत्। ग्रहाणां यन्त्रमन्त्रौ च ध्यानं प्रागेव कीर्तितम्।। १५२।।

gaņeśādyarcanam sarvam vāstuyāgavidhānavat/ grahāṇām yantramantrau ca dhyānam prāgeva kīrtitam//

Gaṇeśa and the other Devas should be worshipped as in Vāstu-yāga. I have already spoken to Thee of the Yantra<sup>2</sup> and Mantra and Dhyāna<sup>3</sup> of the Planets.

# प्रसङ्गात् कथितौ भद्रे ग्रहवास्तुक्रतुक्रमौ। अथ प्रस्तुतकृत्यानामुच्यते कूपसंस्क्रिया।। १५३।।

prasangāt kathitau bhadre grahavāstukratukramau/ atha prastutakṛtyānāmucyate kūpasamskriyā//

See p. 825, n. 4. In all other worships the Navagraha-pūjā (worship of the nine Planets) is done, and the Planets are objects of sub-ordinate worship (Aṅga-pūjā). Here the Planets are worshiped as the chief (Mukhya) objects.

<sup>2.</sup> Diagram.

<sup>3.</sup> Meditation.

#### अत्र ग्रहयज्ञे।

I have, O Gentle One! during My discourse with Thee, spoken of the order to be observed in the Yajñas of the planets and of Vāstu. I shall now speak to Thee of the various praiseworthy acts, beginning with the consecration of wells.

#### संकल्पं विधिवत् कृत्वा वास्तुपूजनमाचरेत्। मण्डले कलशे वापि शालग्रामे यथामति।। १५४।।

sankalpam vidhivat kṛtvā vāstupūjanamācaret/ maṇḍale kalaśe vāpi śālagrāme yathāmati//

After making Saṅkalpa in the proper manner, Vāstu should be worshipped either in a Maṇḍala, or a jar,¹ or a Śālagrāma,² according to inclination.

#### ततः पूज्यो गणपतिर्ब्रह्मा वाणी हरी रमा। शिवो दुर्गा ग्रहाश्चापि पूज्या दिक्पतयस्तथा।। १५५।।

tatalı pūjyo gaṇapatirbralımā vāṇī harī ramā/ śivo durgā grahāścāpi pūjyā dikpatayastathā//

कूपसंस्कारक्रममेवाह संकल्पमित्यादिभि:।

Then Gaṇapati³ should be worshipped, as also Brahmā and Vāṇī,⁴ Hari⁵ and Ramā,⁶ Śiva and Durgā, the Planets and the Dikpatis².

# मातरौ वसवोऽष्टौ च ततः कार्या पितृक्रिया। प्राधान्यं वरुणस्यात्र स हि पूज्यो विशेषतः।। १५६।।

mātarau vasavo'sṭau ca tatalı kāryā pitṛkriyā/ prādhānyanı varuṇasyātra sa hi pūjyo viśeṣatalı//

Then the Mātṛkās8 and the eight Vasus9 having been

- 1. Kalaśa.
- 2. Sacred stone emblematic of Nārāyaṇa, or Viṣṇu.
- 3. Gaņeśa.
- 4. Sārasvatī.
- 5. Vișnu.
- 6. Laksmī.
- 7. Dikpālas (see p. 812, n. 1).
- 8. See p. 65, note 2.
- 9. See Bhava, Dhruva, Soma, Viṣṇu, Anala, Anila, Prabhūṣa and Prabhava who originate from Gaṅgā.

worshipped, Pitṛkriyā¹ should be performed. Since Varuṇa is the principal Deva (for the purposes of this ceremony), He should be worshipped with particular care.

नानोपहारैर्वरुणमर्चियत्वा स्वशक्तिः। विधिवत् संस्कृते वह्नौ वारुणं होममाचरेत्।।१५७।।

nānopahārairvaruṇamarcayitvā svaśaktilı/ vidhivat saniskṛte vahnau vāruṇani homamācaret//

Having worshipped Varuṇa with various presents to the best of his ability, Vāruṇa-Homa² should then be performed in Fire duly consecrated.

पूजितेभ्यश्च देवेभ्यो दत्त्वा प्रत्येकमाहुतिम्। पूर्णाहुत्यन्तकृत्येन होमकर्म समापयेत्।।१५८।।

pūjitebhyaśca devebhyo dattvā pratyekamāhutim/ pūrṇāhutyantakṛtyena homakarma samāpayet//

And after offering oblations to each of the Devas worshipped, he should bring the Homa rite to an end by giving the Pūrnāhuti<sup>3</sup>.

> ततो ध्वजपताकास्त्रग्गन्धसिन्दूरचर्चितम्। उक्तप्रोक्षणमन्त्रेण प्रोक्षयेत् कूपमुत्तमम्।।१५९।।

tato dhvajapatākāsraggandhsindūracarcitam/ uktaprokṣaṇamantreṇa prokṣayet kūpamuttamam//

Then he should sprinkle the excellent well, decorated with flagstaffs and flags, garlands, scents, and vermilion, with the Prokṣaṇa Mantra, spoken of before.

ततः स्वकाममुद्दिश्य देवमुद्दिश्य वा नरः। सर्वभूतप्रीणनायोत्मृजेत् कूपजलाशयम्।। १६०।।

tatalı svakāmamuddisya devamuddisya vā naralı/ sarvabhūtaprīṇanāyotsrjet kūpajalāsayanı//

#### अत्र कूपसंस्कारे। सः वरुणः।

<sup>1.</sup> Ābhyudayika-śrāddha (see p. 616, note 8).

<sup>2.</sup> *i.e.*, he should offer oblations of Varuna in the Fire.

<sup>3.</sup> Complete or Final Oblation.

<sup>4.</sup> The Mantra said when sprinkling. See Śloka 127 antc.

Then he should, in the name of the Deva,<sup>1</sup> or for the attainment of the object of his desire, give away the well or tank for the benefit of all beings.

कृताञ्चलिपुटो भूत्वा प्रार्थयेत् साधकाग्रणीः।
सुप्रीयन्तां सर्वभूता नभोभूतोयवासिनः।। १६१।।
उत्सृष्टं सर्वभूतेभ्यो मयैतज्जलमुत्तमम्।
तृप्यन्तु सर्वभूतानि स्नानपानावगाहनैः।। १६२।।
सामान्यं सर्वजीवेभ्यो मया दत्तमिदं जलम्।
ये च केचिद्विपद्यन्ते स्वस्वकर्मविपाकतः।। १६३।।

kṛtāñjalipuṭo bhūtvā prārthayet sādhakāgraṇīḥ/ suprīyantām sarvabhūtā nabhobhūtoyavāsinaḥ// utsṛṣṭam sarvabhūtebhyo mayaitajjalamuttamam/ tṛpyantu sarvabhūtāni snānapānāvagāhanaiḥ// sāmānyam sarvajīvebhyo mayā dattamidam jalam/ ye ca kecidvipadyante svasvakarmavipākataḥ//

Then the most excellent worshipper should make supplication with folded palms as follows:

"Be well pleased, all beings, whether living in the air or on earth or in water; I have given this excellent water to all beings; may all beings be satisfied by bathing in, drinking from, or plunging into this water; I have given this common water to all beings. Should anyone by his own misfortune be endangered in this, may I not be guilty of that sin,<sup>2</sup> may my (good) work bear fruit!".

तत्पापैर्न प्रलिप्येऽहं सफलास्तु मम क्रिया।
ततस्तु दक्षिणां कृत्वा कृतशान्त्यादिकक्रियः।। १६४।।
ब्राह्मणान् भोजयेत् कौलान् दीनानिप बुभुक्षितान्।
जलाशयप्रतिष्ठासु सर्वत्रैष क्रमः शिवे।। १६५।।
tatpāpairna pralipye'ham saphalāstu mama kriyā/
tatastu dakṣiṇām kṛtvā kṛtaśāntyādikakriyaḥ//

<sup>1.</sup> The dedication is made merely to the Istadevatā by a Niṣkāma dedicator and the Sakāma man mentions the object of his desire (Kāma).

<sup>2.</sup> The sin of such man's death.

brālımaṇān bhojayet kaulān dīnānapi bubhukṣitān/ jalāśayapratiṣṭhāsu sarvatraiṣa kramaḥ śive//

ननु साधकाग्रणी: किं प्रार्थयेदित्याकाङ्कायामाह सुप्रीयन्तामित्यादिभि:।

Then presents should be made, and Śānti¹ and other rites performed, and thereafter Brāhmaṇas, Kaulas, and the hungry poor should be fed. Śivā! this is the order to be observed in the consecration of all kinds of reservoirs of water.

तडागादौ च कर्तव्या नागस्तम्भजलेचराः।। १६६।।

tadāgādau ca kartavyā nāgastambhajalecarāļ!//

तडागादिप्रतिष्ठायां यो विशेषस्तमाह तडागादौ चेत्यादिभि:। तडागादौ संस्कार्ये सित नागस्तम्भो जलेचराश्च कर्तव्या:।

In the consecration of a Taḍāga² and other kinds of reservoirs of water there should be a Nāgastambha³ and some aquatic animals⁴.

मीनमण्डूकमकरकूर्माश्च जलजन्तवः। कार्या धातुमयाश्चेते कर्तुवित्तानुसारतः।। १६७।।

mīnamaṇḍūkamakarakūrmāśca jalajantavaḥ/kāryā dhātumayāścaite kartuvittānusārataḥ//

ननु किं द्रव्यमया: के वा जलजन्तव: कर्तव्या इत्यपेक्षायामाह मीनमण्डूकेत्यादिना। Aquatic animals, such as fish, frogs, alligators, and.

<sup>1.</sup> An auspicious rite to secure peace, happiness, and wealth.

<sup>2.</sup> Taḍāga is a reservoir over 2,000 square cubits in area, and not less than 45 cubits in width. Other kinds are— (1) Droṇa, 40 by 40 cubits and over; (2) Vāpī, 130 by 130 cubits and over; (3) Sarovara is a large tank where the lotus grows; (4) a Dīrghikā should be 35 cubits wide, with a superficial area of not less than 1,200 square cubits; (5) Puṣkariṇī is not less than 20 by 20 cubits; (6) Kūpa is a well; (7) Sāgara is one that is large than any of the above. These reservoirs should be long in shape from North to South; even those which are of a square form should be slightly longer from North to South.

<sup>3.</sup> When a tank is first dug out, a thick column or piece of wood is driven into its centre. It is also called Yūpa.

<sup>4.</sup> See next Śloka. Artificial fish or frogs, etc., made of brass, etc., are placed in the tank.

tortoises, should be made of metal, according to the means of the person consecrating.

> मत्स्यौ स्वर्णमयौ कुर्यात् मण्डूकाविष हेमजौ। राजतौ मकरौ कूर्मिमथुनं ताम्ररिन्तिकम्।। १६८।।

matsyau svarnamayau kuryāt mandūkāvapi hemajau/ rājatau makarau kūrmamithunam tāmrarintikam//

ननु किं धातुमया: कित वा मीनादयो जलजन्तवो विधातव्या इत्याकाङ्क्षायामाह मत्स्यौ स्वर्णमयावित्यादिना।

There should be made two fish and two frogs of gold, two alligators of silver, and two tortoises, one of copper and another of brass.

एतैर्जलचरैः सार्धं तडागमपि दीर्घिकाम्। सागरञ्च समुत्सृज्य प्रार्थयन्नागमर्चयेत्।। १६९।।

etairjalacaraili sārdham taḍāgamapi dīrglikām/ sāgarañca samutsṛjya prārthayannāgamarcayet//

एतैरित्यादि। एतैर्मीनादिभिर्जलचरै: सार्धं तडागं दीर्घिका सागरञ्चापि समुत्सृज्य नागं प्रार्थयेत् सन अर्चयेत्।

After giving away the Taḍāga or Dīrghikā or Sāgara with these aquatic animals, Nāga¹ should, after having been supplicated, be worshipped.

अनन्तो वासुिकः पद्मो महापद्मश्च तक्षकः। कुलीरः कर्कटः शङ्खः पाथसां रक्षका इमे।। १७०।।

ananto vāsukiḥ padmo mahāpadmaśca takṣakaḥ/ kulīraḥ karkaṭaḥ śaṅkhaḥ pāthasāṅi rakṣakā ime//

ननु कस्मिन् स्थाने कं वा नागमभ्यर्चयेत् किं वा प्रार्थयेदित्यपेक्षायामाह अनन्त इत्यादिना। इमेऽनन्तादयोऽष्टौ नागाः पाथसां जलानां रक्षका भवन्तीत्यन्वयः।

Ananta, Vāsuki, Padma, Mahāpadma, Takṣaka, Kulīra, Karkaṭa and Śaṅkha²—all these are the protectors of water.

2. All names of Nagas or Serpent-Divinities.

<sup>1.</sup> The serpent protector, of water (see ante). At to Tadaga, etc., see p. 828, note 2.

# इत्यष्टौ नागनामानि लिखित्वाऽश्वत्थपल्लवे। स्मृत्वा प्रणवगायत्र्यौ घटमध्ये विनिःक्षिपेत्।। १७१।।

ityaṣṭau nāganāmāni likhitvā'śvatthapallave/ smṛtvā praṇavagāyatryau ghaṭamadhye vinilɨkṣipet//

इत्यष्यवित्यादि। इत्येतान्यनतादीन्यष्यै नागनामान्यश्वत्थपल्लवे लिखित्वा प्रणवगायत्र्यौ स्मृत्वा घटमध्ये विनि:क्षिपेत्।

These eight names of the Nāgas should be written on Aśvattha¹ leaves, and, after making Japa of the Praṇava² and the Gāyatrī, the leaves should be thrown into a jar.

## चन्द्राकों साक्षिणौ कृत्वा विलोड्यैकं समुद्धरेत्। तत्रोत्तिष्ठति यो नागस्तं कुर्यात्तोयरक्षकम्।। १७२।।

candrārkau sākṣiṇau kṛtvā viloḍyaikaṁ samuddharet/ tatrottiṣṭhati yo nāgastaṁ kuryāttoyarakṣakam//

चन्द्राकार्यावित्यादि । ततश्चन्द्राकौँ साक्षिणौ कृत्वा लिखितनागनामान्यश्वत्थ-पल्लवानि विलोड्यैकं लिखितनागनामकमश्चत्थपल्लवं समुद्धरेत् । तत्र यो नाग उत्तिष्ठित तं नागं तोयरक्षकं कुर्यात् ।

Calling upon Sun and Moon to witness, the leaves should be mixed up together, and one should be drawn therefrom, and the Nāga whose name is drawn should be made the protecter of water.

> स्तम्भमेकं समानीयं विंशहस्तमितं शुभम्। सरलं दारुजं तैलैरुक्षितञ्च हरिद्रया।। १७३।। स्नापयेत्तीर्थतोयेन व्याहृत्या प्रणवेन च। तत्र ह्रीश्रीक्षमाशान्तिसहितं नागमर्चयेत्।। १७४।।

stambhamekanı sanıānīyanı vimsahastamitanı subham/ saralanı dārujanı tailairukşitañca haridrayā// snāpayettīrthatoyena vyāhṛtyā praṇavena ca/ tatra hrīśrīkṣamāśāntisahitanı nāgamarcayet//

स्तम्भमित्यादि । विशहस्तमितं विशतिहस्तपरिमितं सरलमवक्रं दारुजं काष्ठसम्भवं

<sup>1.</sup> Ficus religiosa.

<sup>2.</sup> Om.

तैलैर्हरिद्रया चोक्षितमभ्यक्तं शुभमेकं स्तम्भं समानीय व्याहृत्या प्रणवेन च तीर्थतोयेन स्नापयेत्। तत्र स्नापिते स्तम्भे ह्रीश्रीक्षमाशान्तिसहितं नागमर्चयेत्।

Then a wooden post, auspicious and straight, should be brought and smeared with oil and turmeric, and bathed in consecrated water, to the accompaniment of the Vyāhṛti¹ and the Praṇava,² and then the Nāga who has been made the protector of the water should be worshipped with the Śaktis Hrī, Kṣamā, and Śānti.

# नाग त्वं विष्णुशय्याऽसि महादेवविभूषणम्। स्तम्भमेनमधिष्ठाय जलरक्षां कुरुष्व मे।। १७५।।

nāga tvanī viṣṇuśayyā'si mahādevavibhūṣaṇam/ stambhamenamadhiṣṭhāya jalarakṣām kuruṣva me//

नाग त्विमत्यादि। हे नाग त्वं विष्णुशय्याऽसि महादेवविभूषणञ्चाऽसि एनं स्तम्भमधिष्ठाय मे मम जलरक्षां कुरुव।

#### Mantra

O Nāga! Thou art the couch of Viṣṇu, thou art the adornment of Śiva; do thou inhabit this post<sup>3</sup> and protect my water.

# इति प्रार्थ्य ततो नागस्तम्भं मध्येजलाशयम्। समारोप्य तडागञ्च कर्ता कुर्यात् प्रदक्षिणम्।। १७६।।

iti prārthya tato nāgastambham madhyejalāśayam/samāropya taḍāgañca kartā kuryāt pradakṣiṇam//

इतीत्यादि। इति नागं प्रार्थ्य ततो नागस्तम्भं मध्येजलाशयं जलाशयस्य मध्ये समारोप्य कर्ता तडागप्रदक्षिणं कुर्यात्। मध्ये जलाशयमिति "पारे मध्ये षष्ट्या वा!" इत्यनेनाव्ययीभावः।

Having thus made supplication to Nāga the pillar should be set in the middle of the reservoir, and the dedicator should then go round the Taḍāga,<sup>4</sup> keeping it on his right.

<sup>1.</sup> Bhūḥ, Bhuvaḥ, Svaḥ.

<sup>2.</sup> Om.

<sup>3.</sup> Stambha.

<sup>4.</sup> See note 2, p. 838.

### यूपश्चेत् स्थापितः पूर्वं तदा नागं घटेऽर्चयन्। तज्जलं तत्र निःक्षिप्य शिष्टं कर्म समापयेत्।। १७७।।

yūpaścet sthāpitaḥ pūrvanı tadā nāgam ghāṭe'rcayan/ tajjalam tatra niḥkṣipya śiṣṭam karma samāpayet//

यूप इत्यादि। चेद्यदि यूपो नागस्तम्भः पूर्वमेव स्थापितो भवेत् तदा नागं घटेऽर्चयन् कर्ता तज्जलं घटसम्बन्धिजलं तत्र तडागे निःक्षिप्य शिष्टमवशेषं कर्म समापयेत्।

If the post has been already fixed, then the Nāga should be worshipped in a jar, and, throwing the water of the jar into the reservoir, the remainder of the rites should be performed.

### एवं गृहप्रतिष्ठायां कृतसंकल्पको बुधः। वास्त्वादिवसुपूजान्तं पैत्रं कर्म च कूपवत्।। १७८।।

evam gṛhapratiṣṭhāyām kṛtasamkalpako budhaḥ/ vāstvādivasupūjāntam paitram karma ca kūpavat//

एवं जलाशयप्रतिष्ठाविधानमुक्त्वाऽथ गृहप्रतिष्ठाविधानमाह एवं गृहप्रतिष्ठा-यामित्यादिभि:।

### विधायाऽत्र विशेषेण यजेदेवं प्रजापतिम्। प्राजापत्यञ्च हवनं कुर्यात् साधकसत्तमः।। १७९।।

vidhāyā'tra viśeṣeṇa yajeddevaṁ prajāpatim/ prājāpatyañca havanaṁ kuryāt sādhakasattamaḥ// अत्र गृहसंस्कारे।

Similarly, the wise man who has taken a vow to consecrate a house should perform the rites, beginning with the worship of Vāstu, and ending with that of the Vasus, and perform the rites relating to the Pitṛs as prescribed for the consecration of a well, and the excellent devotee should worship Prajāpati and do Prājāpatya¹ Homa.

# गृहं पूर्वोक्तमन्त्रेण प्रोक्ष्य गन्धादिनाऽर्चयन्। ईशानाभिमुखो भूत्वा प्रार्थयेद्विहिताञ्जलि:।। १८०।।

gṛliani pūrvoktamantreṇa prokṣya gandhādinā'rcayan/ iśānābhimukho bhūtvā prārthayedvihitāñjaliḥ//

<sup>1.</sup> Prājāpatya is an adjective from Prajāpati.

गृहमित्यादि। ततः पूर्वोक्तमन्त्रेण गृहं प्रोक्ष्याऽभिषिच्य गन्धादिना गृहमर्चयन् कर्ता ईशानाभिमुखो भूत्वा विहिताञ्जलिः सन् गृहं प्रार्थयेत्।

The house should be sprinkled with the Mantra already mentioned, and then worshipped with incense, etc.; after that, with his face to the Iśāna¹ corner, he should pray as follows:

प्रजापतिपते गेह पुष्पमाल्यादिभूषितः। अस्माकं शुभवासाय सर्वथा सुखदो भव।।१८१।।

prajāpatipate geha puṣpamālyādibhūṣitaḥ/ asmākam śubhavāsāya sarvathā sukhado bhava//

#### Mantra

"O House! Prajāpati is thy Lord; decked with flowers and garlands and other decorations, be thou always pleasant for our happy residence".

ततस्तु दक्षिणां कृत्वा शान्त्याशीर्वादमाचरेत्। विप्रान् कुलीनान् दीनांश्च भोजयेदात्मशक्तितः।। १८२।।

tatastu dakṣiṇāni kṛtvā śāntyāśīrvādamācaret/ viprān kulīnān dīnāniśca bhojayedātmaśaktitali//

गृहं प्रति प्रार्थनामेवाह प्रजापतिपते इत्याद्येकेन । प्रजापति: पतिर्यस्य स प्रजापतिपति: तत्सम्बोधने प्रजापतिपते इति ।

He should then offer presents,<sup>2</sup> and, performing Śānti rites,<sup>3</sup> accept blessings.<sup>4</sup> Thereafter he should feed Vipras,<sup>5</sup> Kulīnas, and the poor to the best of his ability.

- 1. North-East.
- Dakşiņā.

3. See p. 838, note 1, ante.

- 4. The blessings referred to are the blessing of Kaulas, Brāhmaṇas. Veśyās, and other honoured person (Bhakta, ed. 679). By Veśyā is not to be understood a prostitute, which the word also means but a Śakti who has received her Pūrṇābhiṣeka. The root Viṣ=to surround. The Veśyās are divided into seven classes, namely, Guptaveśyā, Mahāveśyā, Kulaveśyā, Rājaveśyā, Devaveśyā, Brahmaveśyā, Sarvaveśyā. Their Lakṣaṇas are described in Guptasādhana Tantra and Prāṇatoṣiṇī. They are Āvaraṇa Devatās of the Mahāvidyā. The Mahāvidyās themselves are sometimes called Veśyā.
- 5. Brāhmaņas.

### अन्यार्थन्तु प्रतिष्ठा चेत् तद्वासायात्र योजयेत्। देवत्राकृतगेहस्य विधानं शृणु शैलजे।। १८३।।

anyārthantu pratisṭhā cet tadvāsāyātra yojayet/devatrākṛtagehasya vidhānan śṛṇu śailaje//

अन्यार्थन्त्वत्यादि। चेद्यद्यन्यार्थं गृहस्य प्रतिष्ठा विधीयते तदाऽत्र गृहप्रतिष्ठायां कर्तव्ये संकल्पे तद्वासायेति योजयेत्। हे शैलजे पार्विति देवत्राकृतगेहस्य देवताधीन-कृतगृहस्य दानस्य विधानं त्वं शृणु।

O Daughter of the Mountain! if the house is being consecrated for someone else, then such person should be mentioned by name and in the place "our residence" should be said "his residence". Now listen to the ordinances relating to the consecration of a house or temple for a Deva.

#### इत्थं संस्कृत्य भवनं शङ्खतूर्यादिनिःस्वनैः। देवतासन्निधं गत्वा प्रार्थयेद्विहिताञ्जलिः।। १८४।।

ittham samskṛtya bhavanam śankhatūryādinilisvanaili/devatāsannidhim gatvā prārthayedvihitānjalili//

देवत्राकृतगेहदानविधानमेवाह इत्थमित्यादिभि:। इत्थं पूर्वोक्तविधानेन भवनं गृहं संस्कृत्य शङ्खतूर्यादिनि:स्वनै: सह देवतासन्निधं गत्वा विहिताञ्जलि: सन् देवतां प्रार्थयेत्।

After consecrating the house in the above manner, the Deva should be approached with the blowing of conchshells and the sound of other musical instruments, and He should be supplicated thus.

### उत्तिष्ठ देवदेवेश भक्तानां वाञ्छितप्रद। आगत्य जन्मसाफल्यं कुरु मे करुणानिधे।। १८५।।

uttiṣṭha devadeveśa bhaktānāni vāñchitaprada/ āgatya janmasāphalyani kuru me karuṇānidhe// यत् प्रार्थयेत्तदाह उत्तिष्ठेत्यादिना।

#### Mantra

Rise, O Lord of the Deva among Devas! Thou that grantest the desires of Thy votaries'! come and make my life blessed, O Ocean of Mercy!

<sup>1.</sup> Janmasāphalya—Fulfil the object of my life.

# इत्यभ्यर्थ्य गृहाभ्यर्णे देवमानीय साधकः। उपस्थाप्य गृहद्वारि पुरतो वाहनं न्यसेत्।। १८६।।

ityabhyarthya gṛhābhyarṇe devamānīya sādhakaḥ/ upasthāpya gṛhadvāri purato vāhanaṅ nyaset//

इतीत्यादि । साधको जन इत्यभ्यर्थ्य गृहाभ्यर्णे गृहसमीपे देवमानीय गृहद्वार्युपस्थाप्य च तस्य पुरतो वाहनं न्यसेत् स्थापयेत् ।

Having thus invited (the Deva) into the room, he should be placed at the door, and the Vāhana¹ should be placed in front of Him.

# त्रिशूलमथवा चक्रं विन्यस्य भवनोपरि। रोपयेन्मन्दिरेशाने सपताकं ध्वजं सुधी:।। १८७।।

triśūlamathavā cakram vinyasya bhavanopari/ropayenmandireśāne sapatākam dhvajam sudhīli//

Then on the top of the house a trident<sup>2</sup> or a discus<sup>3</sup> should be placed, and in the Iśāna<sup>4</sup> corner a staff should be set with a flag flying from it.

### चन्द्रातपैः किङ्किणीभिः पुष्पस्रक्चूतपल्लवैः। शोभयित्वा गृहं सम्यक् छादयेद्दिव्यवाससा।। १८८।।

candrātapailī kinkinībhilī puṣpasrakcūtapallavailī/ śobhayitvā gṛhani samyak chādayeddivyavāsasā//

त्रिशूलिमत्यादि। सुधीर्जनो भवनोपरि त्रिशूलमथवा चक्रं विन्यस्य संस्थाप्य मन्दिरेशाने गृहेशानकोणे सपताकं पताकासिहतं ध्वजं रोपयेत्।

Let the good worshipper then decorate the room with wings,<sup>5</sup> small bells, garlands of flowers, and mango leaves, and then cover the house up with celestial cloth<sup>6</sup>.

<sup>1.</sup> Carrier of the Deity.

<sup>2.</sup> The Trident (Triśūla) is placed if the divinity is Śiva or any connnected Deva.

<sup>3.</sup> The Discus (Cakra) is placed if the Deva the Visnu or connected with Him.

<sup>4.</sup> North-East.

<sup>5.</sup> Candrātapa.

<sup>6.</sup> Divyavāsa—i.e., cloth of fine texture.

### उत्तराभिमुखं देवं वक्ष्यमाणविधानतः। स्नापयेद्विहितैर्द्रव्यैस्तत्क्रमं विच्म ते शृणु।। १८९।।

uttarābhimukham devam vakṣyamāṇavidhānatalı/ snāpayedvihitairdravyaistatkramam vacmi te śṛṇu// तत्क्रमम् वक्ष्यमाणेन विधानेन विहितै: द्रव्यैर्देवस्नापनस्य क्रमम्।

The Deva should be placed with His face to the North, and in the manner to be described He should be bathed with the things prescribed. I now am speaking of their order; do Thou listen.

### एँ हीँ श्रीमिति मन्त्रान्ते मूलमन्त्रं समुच्चरन्। दुग्धेन स्नापयामि त्वां मातेव परिपालय।। १९०।।

aini hrīm śrīmiti mantrānte mūlamantram samuccaran/dugdhena snāpayāmi tvām māteva paripālaya//

तत्क्रममेवाह ऐँ हीँ श्रीमित्यादिभि:। ऐँ हीँ श्रीमिति मन्त्रान्ते मूलमत्रं समुच्चरन् तदन्ते च ''दुग्धेन स्नापयामि त्वां मातेव परिपालय'' इति समुच्चरन् कर्ता पूर्वं दुग्धेन देवं स्नापयेत्।

After saying Aim, Hrīm, Śrīm, the Mūla-Mantra¹ should be repeated, and then let the worshipper say:

#### Mantra

I am bathing Thee with milk; do Thou cherish me like a mother<sup>1</sup>.

## प्रोक्तबीजत्रयस्यान्ते तथा मूलं नियोजयन्। दध्ना त्वां स्नापयाम्यद्य भवतापहरो भव।।१९१।।

proktabījatrayasyānte tathā mūlam niyojayan/ dadhnā tvām snāpayāmyadya bhavatāpaharo bhava//

प्रोक्तेत्यादि। ततः परं प्रोक्तबीजत्रयस्यान्ते तथैव मूलं मन्त्रं विनियोजयन् तदन्ते च ''दध्ना त्वां स्नापयाम्यद्य भवतापहरो भव'' इति समुच्चरन् कर्ता दध्ना देवं स्नापयेत्।

Repeating the three Bījas aforesaid and the Mūla Mantra², let him then say:

<sup>1.</sup> The principla Mantra of the Devatā.

Because it is the mother who suckles.

#### Mantra

I am bathing Thee to-day with curds; do Thou remove the tribulations<sup>1</sup> of this mundane existence.

पुनर्बीजत्रयं मूलं सर्वानन्दकरेति च। मधुना स्नापितः प्रीतो मामानन्दमयं कुरु।। १९२।।

punarbījatrayam mūlam sarvānandakareti ca/ madhunā snāpitah prīto māmānandamayam kuru//

पुनिरत्यादि। पुन: ऐँ हीँ श्रीमिति बीजत्रयं समुच्चरन् तदन्ते मूलं मन्त्रं समुच्चरन् तदन्ते सर्वानन्दकरेति समुच्चरन् तदन्ते च ''मधुना स्नापित: प्रीतो मामानन्दमयं कुरु'' इति समुच्चरन् कर्ता मधुना देवं स्नापयेत्।

Repeating again the three Bījas and the Mūla Mantra, let him say :

#### Mantra

O Giver of joy to all! being bathed in honey,<sup>2</sup> do Thou make me joyful.

प्राग्वन्मूलं समुच्चार्य सावित्रीं प्रणवं स्मरन्। देवप्रियेण हविषा आयुःशुक्रेण तेजसा। स्नानं ते कल्पयामीश मामरोगं सदा कुरु।। १९३।।

prāgvanmūlain samuccārya sāvitrīni praņavani smaran/ devapriyeṇa haviṣā āyuḥśukreṇa tejasā/ snānain te kalpayāmīśa māmarogain sadā kuru//

प्राग्वदित्यादि । प्राग्वदेव मूलं मन्त्रं समुच्चार्य ततः सावित्रीं गायत्रीं प्रणवमोङ्कारं च स्मरन् सन्

> ''देवप्रियेण हविषा आयु:शुक्रेण तेजसा। स्नानन्ते कल्पयामीश मामरोगं सदा कुरु:''।

इति स्मरन् कर्ता घृतेन देवं स्नापयेत्। आयुःशुक्रेण आयुःशुक्रवर्धकेन तेजसा तेजोवर्धकेन।

<sup>1.</sup> Literally "heat" (Tāpa), i.e., the trials and tribulation. Curd is cooling and is offered to cool the feet.

<sup>2.</sup> Madhu also means consecrated wine.

Repeating the Mūla Mantra as before, and inwardly reciting the Praṇava and the Sāvitrī, he should say:

#### Mantra

I am bathing Thee in ghee, which is dear to the Devas, which is longevity, seed, and courage<sup>1</sup>; do Thou, O Lord! keep me free from disease.

### तद्वन्मूलञ्च गायत्रीं व्याहितं समुदीरयन्। देवेश शर्करातोयै: स्नातो मे यच्छ वाञ्छितम्।। १९४।।

tadvanmūlañca gāyatrīm vyāhṛtim samudīrayan/ deveśa śarkarātoyaiḥ snāto me yaccha vāñchitam//

तद्वदित्यादि। तद्वदेव मूलमन्त्रं गायत्रीं व्याहृतिञ्च समुदीरयन् ततो ''देवेश शर्करातोयै: स्नातो मे यच्छ वाञ्छितम'' इति च समुदीरयन् कर्ता शर्करातोयैर्देवं स्नापयेत्।

Again repeating the Mūla Mantra, as also the Vyāhṛti and the Gāyatrī, let him say:

#### Mantra

O Devesa! bathed by me in sugar water, do Thou grant me (the object of) my desire.

तथा मूलं समुच्चार्य गायत्रीं वारुणं मनुम्। विधात्रा निर्मितैर्दिव्यैः प्रियैः स्निग्धैरलौकिकैः। नारिकेलोदकैः स्नानं कल्पयामि नमोऽस्तु ते।। १९५।।

tathā mūlam samuccārya gāyatrīm vāruṇam manum/ vidhātrā nirmitairdivyaiḥ priyaiḥ snigdhairalaukikaiḥ/ nārikelodakaiḥ snānam kalpayāmi namo'stu te//

तथेत्यादि। तथैव मूलं मन्त्रं गायत्रीं वारुणं मनुं विमिति मन्त्रं च समुच्चार्य ततः

"विधात्रा निर्मितैर्दिव्यैः प्रियैः स्निग्धैरलौिककैः। नारिकेलोदकैः स्नानं कल्पयामि नमोऽस्तु ते"।।

"vidhātrā nirmitairdivyaili priyaili snigdhairalaukikaili/ nārikelodakaili snānani kalpayāmi namo'stu te"//

इति समुच्चरन् कर्ता नारिकेलजलैर्देवं स्नापयेत्।

<sup>1.</sup> Ghee is heat-producing. Longevity etc. *i.e.*, which prolongs life, increases semen (Sukra) and courage.

Repeating the Mūla Mantra, the Gāyatrī, and the Varuṇa Mantra,¹ he should say:

#### Mantra

I am bathing Thee with cocoanut-water, which is the creation of Vidhi,<sup>2</sup> which is divine, which is welcome to Devas, and is cooling, and which is not of the world<sup>3</sup>; I bow to Thee.

गायत्र्या मूलमन्त्रेण स्नापयेदिक्षुजै रसै:।।१९६।।

gāyatryā mūlamantreṇa snāpayedikṣujai rasail;//
ततो गायत्र्या मूलमन्त्रेण च इक्षुजै: रसैर्देवं स्नापयेत्।

Then, with the Gāyatrī and the Mūla Mantra, the Deva should be bathed with the juice of sugar-cane.

कामबीजं तथा तारं सावित्रीं मूलमीरयन्। कर्पूरागुरुकाश्मीरकस्तूरीचन्दनोदकैः। सुस्नातो भव सुप्रीतो भुक्तिमुक्ति प्रयच्छ मे।। १९७।।

kāmabījam tathā tāram sāvitrīm mūlamīrayan/karpūrāgurukāśmīrakastūrīcandanodakaiḥ /susnāto bhava suprīto bhuktimukti prayaccha me//

कामबीजमित्यादि। कामबीजं क्लीमिति बीजं तथा तारमोंकारं सावित्रीं गायत्रीं मूलं मन्त्रं चेरयन्नुच्चरन् तत:

> "कर्पूरागुरुकाश्मीरकस्तूरीचन्दनोदकैः। सुस्नातो भव सुप्रीतो भुक्तिमुक्ती प्रयच्छ मे"।।

"karpūrāgurukāśmīrakastūrīcandanodakaiļi / susnāto bhava suprīto bhuktimuktī prayaccha me"//

इति चोदीरयन् कर्ता कर्पूरादिवासितैर्जलैर्देवं स्नापयेत्। काश्मीरम् कुङ्कुमम्।

Repeating the Kāma Bīja<sup>4</sup> and the Tāra,<sup>5</sup> the Sāvitrī<sup>6</sup> and the Mūla Mantra, he should, whilst bathing the Deva, say

<sup>1.</sup> Vam.

<sup>2.</sup> Brahmā, that is, it is the best of created things (Stuti).

<sup>3.</sup> Alaukika. The idea is that is it uncommon.

<sup>4.</sup> Klīm.

<sup>5.</sup> Om.

<sup>6.</sup> Gāyatrī. (See "Garland of Letters").

#### Mantra

Be Thou well bathed in water scented with camphor, Aguru<sup>1</sup>, saffron, musk, and sandal; be Thou pleased to grant me Enjoyment<sup>2</sup> and Liberation.

# इत्यष्टकलशैः स्नानं कारियत्वा जगत्पतिम्। गृहाभ्यन्तरमानीय स्थापयेदासनोपरि।। १९८।।

ityaṣṭakalaśaiḥ snānam kāryitvā jagatpatim/ gṛhābhyantaramānīya sthāpayedāsanopari//

इतीत्यादि। इत्यनेनैव विधानेन क्रमेण चाष्टकलसैरष्टकलसपरिमितैर्दुग्धादिभिः स्नानं कारयित्वा गृहाभ्यन्तरमानीय च जगत्पत्तिं देवमासनोपरिस्थापयेत्।

After bathing the Lord of the World in this manner with eight jarfuls (of water, etc.), He should be brought inside the room and placed on His seat.

# स्नापनार्हा च चेदर्चा तद्यन्त्रे वापि तन्मनौ। शालग्रामशिलायां वा स्नापयित्वा प्रपूजयेत्।। १९९।।

snāpanārhā ca cedarcā tadyantre vāpi tanmanau/ śālagrāmśilāyāni vā snāpayitvā prapūjayet//

स्नापनार्हेत्यादि । चेद्यद्यर्चा देवताप्रतिमा स्नापनार्हा स्नापनयोग्या न भवेत् तदा तद्यन्त्रे देवतायन्त्रे तन्मनौ तद्देवतामन्त्रे वा शालग्रामशिलायां वा स्नापयित्वा देवं प्रपूजयेत् ।

If the image be one which cannot be bathed,<sup>3</sup> then the Yantra,<sup>4</sup> or Mantra, or the Śālagrāma-Śilā,<sup>5</sup> should be bathed and worshipped.

अशक्तौ मूलमन्त्रेण स्नापयेच्छुद्धपाथसाम्। अष्टभिः कलशैर्यद्वा पञ्चभिः सप्तभिर्यथा।। २००।।

aśaktau mūlamantreṇa snāpayecchuddhapāthasām/ aṣṭabhiḥ kalaśairyadvā pañcabhiḥ saptabhiryathā//

A kind of tree native in the Garo hills. The wood of this yields a strong sweet scent.

Bhukti and Mukti.

<sup>3.</sup> e.g., a mud image.

<sup>4.</sup> Diagram.

<sup>5.</sup> See p. 838, note 1, ante.

If one be not able to bathe (the Deva) in manner above, then he should bathe (Him) with eight, seven, or five jars of pure water.

### घटप्रमाणं प्रागेव कथितं चक्रपूजने। सर्वत्रागमकृत्येषु स एव विहितो घटः।।२०१।।

ghāṭapramāṇam prāgeva kathitam cakrapūjane/ sarvatrāgamakṛtyeṣu sa eva vihito ghāṭaḥ// अशक्तावित्यादि।दुग्धादिभि:देवताया:स्नापनेऽशक्तौ सत्यां मूलमन्त्रेण शुद्धपाथसां शुद्धानां जलानामष्टभि: सप्तभि: पञ्चभिर्वा कलशैर्यथावद्देवं स्नापयेत्।

The size and proportions of the jar¹ have been already given whilst speaking of Cakra worship. In all rites prescribed in the Āgamas that is the jar which is appropriate.

#### ततो यजेन्महादेवं स्वस्वपूजाविधानतः। तत्रोपचारान् वक्ष्यामि शृणु देवि परात्परे।। २०२।।

tato yajenmahādevam svasvapūjāvidhānataļi/ tatropacārān vakṣyāmi śṛṇu devi parātpare//

महादेवम् महान्तं देवम्। तत्र देवयजने।

Then the Great Deva<sup>2</sup> should be worshipped according to the injunctions to be followed in His worship. I shall speak of the offerings. Do Thou, O Supreme Devī! listen.

> आसनं स्वागतं पाद्यमर्घ्यमाचनीयकम्। मधुपर्कस्तथाचम्यं स्नानीयं वस्त्रभूषणे।।२०३।। गन्धपुष्पे धूपदीपौ नैवेद्यं वन्दनं तथा। देवार्चनासु निर्दिष्टा उपचाराश्च षोडश।।२०४।।

āsanam svāgatam pādyamarghyamācanīyakam/ madhuparkastathācamyam snānīyam vastrabhūṣaṇe// gandhapuṣpe dhūpadīpau naivedyam vandanam tathā/ devārcanāsu nirdiṣṭā upacārāśca ṣoḍaśa//

उपचारानेवाह आसनमित्यादिभि:। निर्दिष्य कथिता:।

<sup>1.</sup> Ghata. See ante, ch v. 182.

<sup>2.</sup> The word in the text is Mahādeva, by which Siva is generally meant. As the principal object of worship is for the time raised above the rest, the particular Deva whose temple is being consecrated is called here Mahādeva.

A seat,<sup>1</sup> welcome,<sup>2</sup> water<sup>3</sup> to wash the feet, offrings,<sup>4</sup> water<sup>5</sup> for rinsing the mouth, Madhuparka,<sup>6</sup> water for sipping, bathing water,<sup>7</sup> clothes and jewels, scents and flowers, lights and incense-sticks, edibles and words of praise,<sup>8</sup> are the sixteen<sup>9</sup> offerings requisite in the worship of the Devas.

### पाद्यमर्घ्यञ्चाचमनं मधुपर्काचमौ तथा। गन्धादिपञ्चकं चैते उपचारा दश स्मृताः।। २०५।।

pādyamarghyañcācamanam madhuparkācamau tathā/ gandhādipañcakam caite upacārā daśa smṛtālị//

Pādya,<sup>10</sup> Arghya,<sup>10</sup> Ācamana,<sup>10</sup> Madhu-parka,<sup>10</sup> Ācamana,<sup>10</sup> Gandha,<sup>11</sup> Puṣpa,<sup>12</sup> Dhūpa,<sup>13</sup> Dīpa,<sup>14</sup> Naivedya<sup>15</sup>—these are known as Daṣopacāra (ten requisite offerings).

### गन्धपुष्ये धूपदीपौ नैवेद्यञ्चापि कालिके। पञ्चोपचाराः कथिता देवतायाः प्रपूजने।।२०६।।

gandhapuṣpe dhūpadīpau naivedyañcāpi kālike/ pañcopacārāḥ kathitā devatāyāḥ prapūjane//

उपचारप्रकारभेदमाह पाद्येत्यादिद्वयेन। स्पष्टम्।

Gandha,<sup>11</sup> Puṣpa,<sup>12</sup> Dhūpa,<sup>13</sup> Dīpa,<sup>14</sup> and Naivedya,<sup>15</sup> are

<sup>1.</sup> Āsana.

<sup>2.</sup> Svāgata.

<sup>3.</sup> Pādya.

<sup>4.</sup> Arghya—respectful oblations of rice, Dūrvā grass, flowers, etc., and water.

<sup>5.</sup> Ācamanīya.

<sup>6.</sup> Mixture of curd, ghee, and honey offered to an honoured guest (see ch. x).

<sup>7.</sup> Snānīya.

<sup>8.</sup> Vandana.

<sup>9.</sup> These are called the Ṣoḍaśopacāra. *Cf.* this list with that given in Chapter vi, and mark the order in which they are given there. The Pūjā there described is Rahasya-pūjā, or Secret worship.

<sup>10.</sup> See previous Śloka and Notes.

<sup>11.</sup> Scent.

<sup>12.</sup> Flowers.

<sup>13.</sup> Incense-Stick.

<sup>14.</sup> Light.

<sup>15.</sup> Edibles.

spoken of as the Pañcopacāra (five offerings) in the worship of a Deva.

# अस्त्रेणाऽर्घ्याम्भसा दृव्यं प्रोक्ष्य धेनुं प्रदर्शयन्। सम्पूज्य गन्धपुष्पाभ्यां दृव्याख्यानं समुल्लिखेत्।। २०७।।

astreṇā'rghyāmbhasā dravyani prokṣya dhenuni pradarśayan/ sampūjya gandhapuṣpābhyāni dravyākhyānani samullikhet//

The articles should be sprinkled with water taken from the Offering<sup>1</sup> with the Weapon Mantra,<sup>2</sup> and be worshipped with scents and flowers, the names of separate articles being mentioned.

## वक्ष्यमाणमनुं स्मृत्वा मूलञ्च देवताभिधाम्। सचतुर्थी समुच्चार्य त्यागार्थं वचनं पठेत्।। २०८।।

vakṣyamāṇamanum smṛtvā mūlañca devatābhidhām/ sacaturthīm samuccārya tyāgārtham vacanam paṭhet//

अथासनादिसमर्पणविधिमाह अस्त्रेणेत्यादिद्वयेन। अस्त्रेण फडितिमन्त्रेणार्घ्याम्भसा-ऽर्घ्यजलेन द्रव्यमासनादिकं प्रोक्ष्याऽभिषिच्य तदुपिर धेनुं मुद्रां प्रदर्शयन् साधको गन्धपुष्पाभ्यां द्रव्यं सम्पूज्य द्रव्याख्यानं द्रव्यनाम समुल्लिखेदुच्चारयेत्। वक्ष्यमाणं मनुं स्मृत्वा मूलं मन्त्रं सचतुर्थी देवताभिधां च समुच्चार्यं त्यागार्थं वचनं पठेत्।

Mentally repeating the Mantra that is to be said, as also the Mūla Mantra,<sup>3</sup> and the name of the Deva in the dative case, the words of gift should be repeated.

### निवेदनिविधिः प्रोक्तो देव देयेषु वस्तुषु। अनेन विधिना विद्वान् द्रव्यं दद्यादिवौकसे।। २०९।।

nivedanavidhili prokto deva deyeşu vastuşu/ anena vidhinā vidvān dravyanı dadyāddivaukase//

I have told Thee of the way in which the things to be given to the Devas should be dedicated. He who is versed in the ritual should in this manner give away an article to a Deva.

<sup>1.</sup> Arghya.

<sup>2.</sup> Phat.

<sup>3.</sup> See p. 841, note 1.

# आद्यार्चनविधौ पूर्वं पाद्यार्घ्यादिनिवेदनम्। अर्पणं कारणादीनां सर्वमेव प्रदर्शितम्।।२१०।।

ādyārcanavidhau pūrvam pādyārghyādinivedanam/ arpaṇam kāraṇādīnām sarvameva pradarśitam//

I have shown (whilst describing) the mode of worship of the Ādyā¹ Devī how Pādya, Arghya, etc., should be offered, and how Kāraṇa and the like² should be given.

# अनुक्तमन्त्रा ये तत्र तानेवात्र शृणु प्रिये। आसनाद्युपचाराणां प्रदाने विनियोजयेत्।। २११।।

anuktamantrā ye tatra tānevātra śṛṇu priye/ āsanādyupacārāṇām pradāne viniyojayet//

दिवौकसे देवाय।

To such of the Mantras as were not spoken then, do Thou, O Beloved! listen to them here; these should be said when Āsana<sup>3</sup> and other requisites are offered.

### सर्वभूतान्तरस्थाय सर्वभूतान्तरात्मने। कल्पयाम्युपवेशार्थमासनं ते नमो नमः।। २१२।।

sarvabhūtāntarasthāya sarvabhūtāntarātmane/kalpayāmyupaveśārthamāsanam te namo namaḥ//

आद्यार्चनिवधावनुक्तान्मन्त्रानेव क्रमेणाह सर्वभूतान्तरस्थायेत्यादि। हे देव सर्वेषां भूतानामन्तरे तिष्ठतीति सर्वभूतान्तरस्थस्तस्मै सर्वभूतान्तरस्थाय। सर्वेषां भूतानामन्तरा-तमने। ते तुभ्यमुपवेशार्थमासनं कल्पयामि समर्पयामि। ते तुभ्यं नमो नमोऽस्तु अनेन मन्त्रेण देवायाऽऽसनं दद्यात्।

#### Mantra

(O Deva!) Thou who residest within all beings! who art the innermost Ātmā of all beings! I am offering this seat<sup>4</sup> for Thee to sit. I bow to Thee again and again.

<sup>1.</sup> The Primeval Śakti.

<sup>2.</sup> i.e., Wine, meat, etc.

<sup>3.</sup> The seat offered to the Devas.

<sup>4.</sup> Äsana.

# उक्तक्रमेण देवेशि प्रदायाऽऽसनमुत्तम्। कृताञ्जलिपुटो भूत्वा स्वागतं प्रार्थयेत्ततः।। २१३।।

uktakrameṇa deveśi pradāyā''sanamuttam/kṛtāñjalipuṭo bhūtvā svāgataṁ prārthayettataḥ//

उक्तेत्यादि। हे देवेशि उक्तक्रमेण देवायोत्तममासनं प्रदाय ततः कृताञ्चलिपुये भूत्वा देवाः स्वाभीष्टसिद्ध्यर्थमित्यादिवचनद्वयमुदीरयन् अमुकदेव त्वया स्वागतं सुस्वागतिमिति स्वागतं भक्त्या देवं प्रार्थयेत्।

O Deveśī! after giving the excellent Āsana in this way, the giver of the Āsana should with folded palms bid Him welcome as follows:

## देवाः स्वाभीष्टसिद्धर्यं यस्य वाञ्छन्ति दर्शनम्। सुस्वागतं स्वागतं मे तस्मै ते परमात्मने।। २१४।।

devāļi svābhīsṭasirddhyam yasya vāñchanti darśanam/ susvāgatam svāgatam me tasmai te paramātmane//

देवा इत्यादि। हे परमात्मन् यस्य भवतो दर्शनं देवा अपि स्वाभीष्टिसिद्ध्यर्धं वाञ्छन्ति तेन त्वया मे मदर्धं स्वागतं सुस्वागतम् तस्मै परमात्मने ते तुभ्यं नमः।

#### Mantra

(O Deva!) Thou art He whom even the Devas seek for the accomplishment of their objects, yet for me Thy auspicious visit has easily been obtained. I bow to Thee, O Supreme Lord!

# अद्य मे सफलं जन्म जीवनं सफलाः क्रियाः। स्वागतं यत्त्वया तन्मे तपसां फलमागतम्।। २१५।।

adya me saphalam janma jīvanam saphalāḥ kriyāḥ/ svāgatam yattvayā tanme tapasām phalamāgatam//

अद्येत्यादि। हे देव यद्यतस्त्वया स्वागतं तत् ततो हेतोरद्य मे मम जन्म जीवनश्च सफलं जातम्। क्रिया अपि सफला जाता:। मे मम तपसामपि फलमागतम्।

My life's aim is accomplished to-day; all my efforts are crowned with success; I have obtained the fruits of my devotion<sup>1</sup>—all this by Thy auspicious coming.

<sup>1.</sup> Tapas.

# देवमामन्त्र्य संप्रार्थ्य स्वागतप्रश्नमम्बिके। विहितं पाद्यमादाय मन्त्रमेनमुदीरयेत्।। २१६।।

devamāmantrya samprārthya svāgatapraśnamambike/ vihitam pādyamādāya mantramenamudīrayet//

देविमत्यादि। हे अम्बिके देवमामन्त्र्य सम्बोध्य उक्तमन्त्रद्वयमुदीरयन् स्वागतप्रश्नं सम्प्रार्थ्य विहितं पाद्यमादाय गृहीत्वा एतं मन्त्रमुदीरयेद्वदेत्।

Ambikā¹! the Deva should thus be invited, prayed to, and questioned as to His auspicious coming² and then, taking Pādya,³ the following Mantra should be repeated.

### यत्पादजलसंस्पर्शाच्छुद्धिमाप जगत्त्रयम्। तत्पादाब्जप्रोक्षणार्थं पाद्यन्ते कल्पयाम्यहम्।। २१७।।

yatpādajalasamsparśācchuddhimāpa jagattrayam/ tatpādābjaprokṣaṇārtham pādyante kalpayāmyaham//

यं मन्त्रमुदीरयेत्तमाह यत्पादजलेति। हे परमेश्वर यत्पादजलसंस्पर्शाज्जगत्त्रयं शुद्धिमाप जगाम तत्पादाब्जप्रोक्षणार्थं ते तुभ्यं पाद्यमहं कल्पयामि समर्पयामि इमं मन्त्रमुदीर्य देवाय पाद्यं दद्यात्।

#### Mantra

By the mere touch of the washings of Thy feet the three worlds are purified; I am offering Thee Pādya for washing Thy lotus feet.

# परमानन्दसन्दोहो जायते यत्प्रसादतः। तस्मै सर्वात्मभूताय आनन्दार्घ्यं समर्पये।। २१८।।

paramānandasandoho jāyate yatprasādataḥ/tasmai sarvātmabhūtāya ānandārghyam samarpaye//

परमानन्दसन्दोह इत्यादि। परमानन्दसन्दोह: परमानन्दसमूह:। अनेन मन्त्रेण देवायाऽर्घ्यं दद्यात्।

He by Whose grace is attained supreme Bliss, to Him Who is the Spirit<sup>4</sup> in all beings I offer this Ānandārghya<sup>5</sup>.

<sup>1.</sup> Mother.

<sup>2.</sup> *i.e.*, whether he has had a good journey, etc.

<sup>3.</sup> Water to wash the feet.

<sup>4.</sup> Sarvātma bhūta.

<sup>5.</sup> The Arghya, or Offering of Bliss.

# जातीलवङ्गकक्कोलैर्जलं केवलमेव वा। प्रोक्षितार्चितमादाय मन्त्रेणाऽनेन चार्पयेत्।। २१९।।

jātīlavangakakkolairjalam kevalameva vā/ prokṣitārcitamādāya mantreṇā'nena cārpayet//

जातीत्यादि। प्रोक्षितमर्चितं च जातीलवङ्गकक्कोलैर्वासितं जलं केवलमेव वा जलमादायाऽनेन वक्ष्यमाणेन मन्त्रेण देवाय अर्पयेत्।

Then pure water or water which has been scented with nutmeg, cloves, and Kakkola, should be consecrated, and taken and offered with the following:

यदुच्छिष्टमुपस्पृष्टं शुद्धिमेत्यखिलं जगत्। तस्मै मुखारविन्दाय आचामं कल्पयामि ते।। २२०।।

yaducchiṣṭamupaspṛṣṭam śuddhimetyakhilam jagat/ tasmai mukhārvindāya ācāmam kalpayāmi te//

तमेव मन्त्रमाह यदुच्छिष्टमिति। एति प्राप्नोति। अनेन मन्त्रेणाऽऽचमनीयं देवतामुखे दद्यात्।

#### Mantra

(O Lord!) by the mere touch of that which Thou hast touched<sup>2</sup> the whole of this impure world is purified; for washing that lotus mouth I offer Thee this Ācamanīya<sup>3</sup>.

मधुपर्कं समादाय भक्त्याऽनेन समर्पयेत्।। २२१।।

madhuparkam samādāya bhaktyā'nena samarpayet// ततो भक्त्या मधुपर्कं समादायाऽनेन वक्ष्यमाणेन मन्त्रेण देवाय समर्पयेत्।

Then, taking Madhuparka,4 offer it with devotion and with the following.

तापत्रयविनाशार्थमखण्डानन्दहेतवे । मधुपर्कं ददाम्यद्य प्रसीद परमेश्वर।। २२२।।

<sup>1.</sup> Cocculus indicus.

Ucchişţa=Leavings; for what has been touched by another—e.g., food—is impure. And so the saying is—Nocchişţam kasyacid dadyāt ("Offer leavings to none").

<sup>3.</sup> Water for rinsing the mouth.

<sup>4.</sup> Honey, curds, etc. (vide ante).

tāpatrayavināśārthamakhaṇḍānandahetave / madhuparkaṁ dadāmyadya prasīda parameśvara// तमेव मन्त्राह तापत्रयविनाशार्थमिति।

#### Mantra

For the destruction of the Three Afflictions, for the attainment of uninterrupted Bliss, I give Thee to-day, O Parameśvara! this Madhuparka; be Thou propitious.

अशुचिः शुचितामेति यत्स्पृष्टस्पर्शमात्रतः। तस्मिस्ते वदनाम्भोजे पुनराचमनीयकम्।। २२३।।

aśucih śucitāmeti yatspṛṣṭasparśamātratah/tasminaste vadanāmbhoje punarācamanīyakam//

ततः अशुचिः शुचितामेतीत्यादिना मन्त्रेण पुनर्देवतामुखे आचमनीयं दद्यात्।

By the mere touch of anything which has touched Thy mouth things impure become pure: this Punaracamanīyam² is for the lotus mouth of Thine.

स्नानार्थं जलमादाय प्राग्वत् प्रोक्षितमर्चितम्। निधाय देवपुरतो मन्त्रमेनमुदीरयेत्।। २२४।।

snānārtham jalamādāya prāgvat prokṣitamarcitam/ nidhāya devapurato mantramenamudīrayet//

स्नानार्थमित्यादि। ततः प्राग्वत् प्रोक्षितमर्चितं च स्नानार्थं जलमादाय देवपुरतो निधाय संस्थाप्य चैनं मन्त्रमुदीरयेत्।

Taking water for the bath, and pouring it and consecrating it as before, it should be placed before the Deva, and the following Mantra should be repeated:

यत्तेजसा जगद्व्याप्तं यतो जातिमदं जगत्। तस्मै ते जगदाधार स्नानार्थं तोयमर्पये।। २२५।।

yattejasā jagadvyāptam yato jātamidam jagat/ tasmai te jagadādhāra snānārtham toyamarpaye//

1. i.e., Ādhyātmika, Ādhi-daivika, Ādhi-bhautika.

<sup>2.</sup> e.g., Second Acamaniya offered to rinse the mouth after the Deva takes the Madhuparka.

#### Mantra

To Thee Whose splendour envelopes the world, from Whom the world was born, Who is the support of the world, I offer this water for Thy bath.

# स्नाने वस्त्रे च नैवेद्ये दद्यादाचमनीयकम्। अन्यद्रव्यप्रदानान्ते दद्यात्तोयं सकृत् सकृत्।। २२६।।

snāne vastre ca naivedye dadyādācamanīyakam/ anyadravyapradānānte dadyāttoyam sakṛt sakṛt//

When offering bathing water, clothes, and edibles, Acamanı̃ya should be given as each is offered, and, after offering other articles, water should be given once after each offering is made<sup>1</sup>.

## वस्त्रमानीय देवाग्रे शोधितं पूर्ववर्त्मना। धृत्वा कराभ्यामुत्तोल्य पठेदेनं मनुं सुधी:।। २२७।।

vastramānīya devāgre śodhitam pūrvavartmanā/ dhṛtvā karābhyāmuttolya paṭhedenam manum sudhīḥ//

यं मन्त्रमुदीरयेत्तमाह यत्तेजसा जगद्व्याप्तमिति। अनेन मन्त्रेण देवाय स्नानार्थं जलं दद्यात्।

Bringing the cloth consecrated<sup>2</sup> as aforementioned, holding it up with both hands, the Sādhaka should repeat the following:

सर्वावरणहीनाय मायाप्रच्छनतेजसे। वाससी परिधानाय कल्पयामि नमोऽस्तु ते।। २२८।।

sarvāvaraṇahīnāya māyāpracchannatejase/ vāsasī paridhānāya kalpayāmi namo'stu te//

#### Mantra

Raimentless though Thou art, Thou hast kept Thy glory<sup>3</sup> concealed by Thy Māyā.<sup>4</sup> To Thee I offer these two pieces of cloth. I bow to Thee.

- 1. For Ācamana.
- 2. Sodhita-Purified, sanctified.
- 3. Tejas.
- 4. Māyā. By absence of raiment is shown the all-pervasivenss of the deity. The offer made by the Sādhaka is for his own satisfaction overpowered as he is by the Māyā of the Devatā.

# नानाभरणमादाय स्वर्णरौप्यादिनिर्मितम्। प्रोक्ष्याऽर्चियत्वा देवाय दद्यादेनं समुच्चरन्।। २२९।।

nānābharaṇamādāya svarṇaraupyādinirmitam/ prokṣyā'rcayitvā devāya dadyādenani samuccaran// यं मन्ं पठेत तमाह सर्वावरणहीनायेति। अनेन मन्त्रेण देवाय वस्त्रे दद्यात्।

Taking different kinds of ornaments made of gold and silver and other materials, and sprinkling and consecrating them, he should offer them to the Deva, uttering the following:

# विश्वाभरणभूताय विश्वशोभैकयोनये। मायाविग्रहभूषार्थं भूषणानि समर्पये।। २३०।।

viśvābharaṇabhūtāya viśvaśobhaikayonaye/ māyāvigrahabhūṣārtham bhūṣaṇāni samarpaye//

यं मन्त्रं समुच्चरन् देवाय भूषणानि दद्यात् तमेव मन्त्रमाह विश्वाभरणभूतायेति।

#### Mantra

To Thee Who art the ornament of the Universe, Who art the one cause of the beauty of the universe, I offer these jewels for the adornment of Thy image<sup>1</sup> which Thou hast shown by Thy Māyā.

### गन्धतन्मात्रया सृष्टा येन गन्धधरा धरा। तस्मै परात्मने तुभ्यं परमं गन्धमर्पये।।२३१।।

gandhatanmātrayā sṛṣṭā yena gandhadharā dharā/ tasmai parātmane tubhyam paramam gandhamarpaye// गन्धतन्मात्रयेति। धरा पृथ्वी। अनेन मन्त्रेण देवाय गन्धं दद्यात्।

#### Mantra<sup>2</sup>

To Thee Who through the subtle Element of Smell<sup>3</sup> hast created the Earth whose property is Smell, to Thee, the Supreme Spirit, I offer this excellent scent.

<sup>1.</sup> Māyā-vigraha. The image is Māyā, and exists through the Devatā, power of Māyā.

<sup>2.</sup> Mantra for offering scents.

<sup>3.</sup> Gandha-tanmātra from which comes the gross Pṛthivī-tattva.

# पुष्पं मनोहरं रम्यं सुगन्धं देवनिर्मितम्। मया निवेदितं भक्त्या पुष्यमेतत् प्रगृह्यताम्।। २३२।।

puspam manoharam ramyam sugandham devanirmitam/ mayā niveditam bhaktyā puspametat pragrhyatām// पुष्पमित्यादिना मन्त्रेण देवाय पुष्पं दद्यात्।

#### Mantra<sup>1</sup>

By me have been dedicated with devotion beautiful flowers, and charming and sweet scents prepared by Devas: do Thou accept this flower.

> वनस्पतिरसो दिव्यो गन्धाढ्यः सुमनोहरः। आघ्रेयः सर्वभूतानां धूपो घ्राणाय तेऽर्प्यते।। २३३।।

vanaspatiraso divyo gandhāḍhyaḥ sumanoharaḥ/ āghreyaḥ sarvabhūtānāni dhūpo ghrāṇāya te'rpyate// वनस्पतिरस इत्यादि। वनस्पतिरस: वृक्षविशेषरस:। अनेन मन्त्रेण देवाय धूपं दद्यात्।

#### Mantra<sup>2</sup>

This incense-stick is the sap of the incense-bearing trees; it is divine, and possesses a delicious scent, and is charming, and pleasing to all beings. I give it to Thee to smell.

सप्रकाशो महादीप्तः सर्वतस्तिमिरापहः। सबाह्याभ्यन्तरज्योतिर्दीपोऽयं प्रतिगृह्यताम्।। २३४।।

mahādīptah sarvatastimirāpahah/ suprakāśo sabāliyābliyantarajyotirdīpo'yani pratigrhyatām//

सुप्रकाश इत्यादिमन्त्रेण देवाय द्वीपं दद्यात्।

#### Mantra<sup>3</sup>

Do Thou accept this light which illumines and is very bright, which removes all darkness, and which is both the inner and outer light4.

Mantra for offering flowers. 1.

Mantra for offering incense-stick. 2.

For offering light. 3.

That is, as I give Thee this light which illumines the outer darkness may my very inner being be illumined by Thy Light!

# नैवेद्यं स्वादुसंयुक्तं नानाभक्ष्यसमन्वितम्। निवेदयामि भक्त्येदं जुषाण परमेश्वर।। २३५।।

naivedyam svādusamyuktam nānābhakṣyasamanvitam/ nivedayāmi bhaktyedam juṣāṇa parameśvara//

नैवेद्यमित्यादिना देवाय नैवेद्यं दद्यात्।

#### Mantra<sup>1</sup>

This offering of food is of delicious taste, and consists of various kinds of edibles. I offer it to Thee in a devout spirit; do Thou partake of it.

पानार्थं सिललं देव कर्पूरादिसुवासितम्। सर्वतृप्तिकरं स्वच्छमर्पयामि नमोऽस्तु ते।।२३६।।

pānārtham salilam deva karpūrādisuvāsitam/ sarvatṛptikaram svacchamarpayāmi namo'stu te//

#### Mantra<sup>2</sup>

O Deva! this clear drinking-water, perfumed with camphor and other scents which satisfies all, I offer to Thee —Salutation to Thee.

ततः कर्पूरखदिरलवङ्गैलादिभिर्युतम्। ताम्बूलं पुनराचम्यं दत्त्वा वन्दनमाचरेत्।। २३७।।

tataḥ karpūrakhdiralavaṅgailādibhiryutam/ tāmbūlaṁ punarācamyaṁ dattvā vandanamācaret//

The worshipper should then offer Pān³ made with camphor, catechu, cloves, cardamoms, and, after again offering Ācamanīya, bow to Him⁴.

उपचाराधारदाने पाधारं दृव्यमुल्लिखेत्। दद्याद्वा पृथगाधारं तत्तन्नाम समुच्चरन्।। २३८।।

upacārādhāradāne sādhāram dravyamullikhet/ dadyādvā pṛthagādhāram tattannāma samuccaran//

<sup>1.</sup> For offering edibles (Naivedya).

<sup>2.</sup> For offering water.

<sup>3.</sup> Betel-leaves.

<sup>4.</sup> This is the second Ācamanīya, called Punarācācamanīya in the original.

If the offerings are presented along with the vessels in which they are contained, then the names and description of the offerings may jointly be repeated when making the present, or the names (or description) of the vessels may separately be said and the same given<sup>1</sup>.

# इत्थमर्चितदेवाय दत्त्वा पुष्पाञ्जलित्रयम्। साच्छादनं गृहं प्रोक्ष्य पठेदेनं कृताञ्जलि:।।२३९।।

itthamarcitadevāya dattvā puṣpāñjalitrayam/sācchādanam gṛham prokṣya paṭhedenam kṛtāñjalilṭ//पानार्थं सिललिमित्यादिना कर्प्रादिसुवासितं पानार्थं जलं देवाय दद्यात्।

Having worshipped the Deva in this manner, three double handfuls of flowers should be given to the Deva. Then, sprinkling the temple and its awnings with water, the following Mantra should be said with folded palms.

# गेह त्वं सर्वलोकानां पूज्यः पुण्ययशःप्रदः। देवतास्थितिदानेषु सुमेरुसदृशो भव।। २४०।।

geha tvam sarvalokānām pūjyah punyayaśahpradah/ devatāsthitidāneṣu sumerusadṛśo bhava//

#### Mantra

Temple! thou art adorable for all men; thou grantest virtue<sup>2</sup> and fame. In affording a resting-place to this Deva, do thou be like unto Sumeru<sup>3</sup>.

# त्वं कैलासश्च वैकुण्ठस्त्वं ब्रह्मभवनं गृह। यत् त्वया विधृतो देवस्तस्मात् त्वं सुखवन्दितः।। २४१।।

tvani kailāsaśca vaikunthastvani brahmabhavanani gṛha/ yat tvayā vidhṛto devastasmāt tvani sukhavanditaḥ//

एनं कं पटेदित्याकाङ्क्षायामाह गेह त्वमित्यादि।

<sup>1.</sup> *i.e.*, it may be said: "I give you—in this vessel," or "I give you — and this vessel.

<sup>2.</sup> Puṇya. The merit earned by pious acts.

<sup>3.</sup> *i.e.*, Be as great and as strong as the Himālaya Mountain.

Thou art Kailāsa,¹ thou art Vaikunṭḥa,² thou art the abode of Brahmā. Since thou art holding within thee the Deva,³ Thou art the adorned of the Devas.

## यस्य कुक्षौ जगत् सर्वं वरीवर्ति चराचरम्। मायाविधृतदेहस्य तस्य मूर्तेर्विधारणात्।। २४२।।

yasya kukṣau jagat sarvam varīvarti carācaram/ māyāvidhṛtadehasya tasya mūrtervidhāraṇāt//

Since thou holdest within thyself the image of Him Who has assumed form by His Māyā, and within Whose belly exists this universe, with all that is movable and immovable therein.

# देवमातृसमस्त्वं हि सर्वतीर्थमयस्तथा। सर्वकामप्रदो भूत्वा शान्तिं मे कुरु ते नमः।। २४३।।

devamātṛsamastvam hi sarvatīrthamayastathā/ sarvakāmaprado bhūtvā śāntim me kuru te namaḥ// कुक्षौ उदरे।

Thou art the equal of the Mother of the Devas; all the holy places are in thee. Do thou grant all my desires, and do thou bring me peace. I bow to thee.

इत्यभ्यर्थ्य त्रिरभ्यर्च्य गृहं चक्रादिसंयुतम्। आत्मनः काममुद्दिश्य दद्याद्देवाय साधकः।। २४४।।

ityabhyarthya trirabhyarcya gṛhaṁ cakrādisaṅiyutam/ ātmanaḥ kāmamuddiśya dadyāddevāya sādhakaḥ//

इतीत्यादि। इति गृहमभ्यर्थ्य त्रिस्त्रिवारमभ्यर्च्य च साधकश्चक्रादिसंयुतं गृहमात्मनः काममुद्दिश्य देवाय दद्यात्।

Having thus praised the temple decorated with the discus, flag, and so forth and worshipped it three times, the worshipper should give it to the Deva, mentioning the object of his desire.

<sup>1.</sup> Śiva's Heaven.

<sup>2.</sup> Visnu's Heaven.

<sup>3.</sup> That is, the Deva whose image is consecrated and installed in the Temple.

# विश्वावासाय विश्वाय गृहं ते विनिवेदितम्। अङ्गीकुरु महेशान कृपया सन्निधीयताम्।। २४५।।

viśvāvāsāya viśvāya gṛhaṁ te viniveditam/ aṅgīkuru maheśāna kṛpayā sannidhīyatām// विश्वेत्यादि। विश्वावासाय विश्वमावासो गृहं यस्य स विश्वावास: तस्मै।

#### Mantra

To Thee, whose abode is the universe, for Thy residence<sup>1</sup> I dedicate this temple. O Maheśāna! do Thou accept it and in Thy mercy abide here.

इत्युक्त्वाऽर्पितगेहाय देवाय दत्तदक्षिणः। शङ्खतूर्यादिघोषैस्तं स्थापयेद्वेदिकोपरि।। २४६।।

ityuktvā'rpitagehāya devāya dattadakṣiṇaḥ/ śaṅkhatūryādighoṣaistaṁ sthāpayedvedikopari//

इतीत्यादि । इति प्रार्थनावाक्यं देवं प्रत्युक्त्वा अर्पितं दत्तं गेहं यस्मै सोऽर्पितगेहः तस्मै अर्पितगेहाय देवाय दत्तदक्षिणः सन् साधकः शङ्खतूर्यादिघोषैस्तं देवं वेदिकोपिर स्थापयेत् ।

Having said this and having made presents, the Deva to whom the temple has been dedicated should be placed on the altar to the accompaniment of the music of conches, horns, and other instruments.

स्पृष्ट्वा देवपदद्वन्द्वं मूलमन्त्रं समुच्चरन्। स्थाँ स्थीँ स्थिरो भवेत्युक्त्वा वासस्ते कल्पितो मया। इति देवं स्थिरीकृत्य भवनं प्रार्थयेत् पुनः।। २४७।।

spṛṣṭvā devapadadvandvam mūlamantram samuccaran/ sthām sthīm sthiro bhavetyuktvā vāsaste kalpito mayā/ iti devam sthirīkṛtya bhavanam prārthayet punaḥ//

स्पृष्टेत्यादि। ततो देवपदद्वन्द्वं स्पृष्ट्वा पूर्वं मूलं मन्त्रं समुच्चरन् ततः स्थाँ स्थीँ स्थिरो भव इत्युक्त्वा वासस्ते कल्पितो मयेति समुच्चरेत्। इत्यनेन मूलमन्त्रसंयुतेन

The word used is Vāsāya=for a residence; Ram Mohun Roy reads Viśvāya as such as adjective qualifying "Thee" and meaning "Who are the Universe."

स्थीँ स्थाँ स्थिरो भव वासस्ते किल्पतो मयेति मन्त्रेण देवं स्थिरीकृत्य पुनर्भवनं गृहं प्रार्थयेत्।

He should then touch the two feet of the Deva and utter the Mūla Mantra, and say, "Sthāṁ! Sthīṁ! do Thou remain here; this temple is made by me for Thee," and, having placed¹ the Deva there, he should pray again to the temple thus.:

> गृह देवनिवासाय सर्वथा प्रीतिदो भव। उत्सृष्टे त्विय मे लोकाः स्थिराः सन्तु निरामयाः।। २४८।।

gṛha devanivāsāya sarvathā prītido bhava/ utsṛṣṭe tvayi me lokāḥ sthirāḥ santu nirāmayāḥ//

#### Mantra

Temple! be thou always in every way, pleasant for the residence of the Deva; thou hast been dedicated by me; may the Lokas² be assured to me without encountering danger.

द्विसप्तातीतपुरुषान् द्विसप्तानागतानिप। मां च मे परिवारांश्च देवधाम्नि निवासय ।। २४९।।

dvisaptātītapuruṣān dvisaptānāgatānapi/ mām ca me parivārāmsca devadhāmni nivāsaya //

Help my fourteen generations of ancestors, my fourteen generations of successors, and me and the rest of my family to reside in the abode of the Devas.

यजनात् सर्वयज्ञानां सर्वतीर्थनिषेवणात्। यत्फलं तत्फलं मेऽद्य जायतां त्वत्प्रसादतः।। २५०।।

yajanāt sarvayajñānām sarvatīrthaniṣevaṇāt/ yatphalam tatphalam me'dya jāyatām tvatprasādataļ!//

ननु भवनं प्रति किं प्रार्थयेदित्यपेक्षायामाह गृह देवनिवासायेत्यादिना। उत्सृष्टे दत्ते। निरामया: उपद्रवशून्या:।

<sup>1.</sup> Sthirikṛtya, when repeating the Mantra the dedicator touches the feet of the image.

<sup>2.</sup> That is, the higher regions. Some interpret "Lokas" in this verse to rnean Svar-loka, or Heaven, and say that the plural is "Gauravārthe" i.e., honorific.

May I, by Thy grace, gain the fruits attainable by performing all forms of Yajñas, and by visiting all the places of pilgrimage.

> यावत् वसुन्धरा तिष्ठेत् यावदेते धराधराः। यावदिवानिशानाथौ तावन्मे वर्ततां कुलम्।। २५१।।

yāvat vasundharā tiṣṭhet yāvadete dharādharāh/ yāvaddivāniśānāthau tāvanme vartatāni kulam//

May my line continue so long as this world, so long as these mountains, so long as the Sun and Moon endure.

इति प्रार्थ्य गृहं प्राज्ञः पुनर्देवं समर्चयन्। दर्पणाद्यन्यवस्तूनि ध्वजं चापि निवेदयेत्।।२५२।।

iti prārthya gṛham prājñaḥ punardevam samarcayan/darpaṇādyanyavastūni dhvajam cāpi nivedayet//

The pious man, after having thus addressed the temple should again worship the Deva, and dedicate mirrors and other articles and the flag to Him.

> ततस्तु वाहनं दद्यात् यस्मिन् देवे यथोदितम्। शिवाय वृषभं दत्त्वा प्रार्थयेद्विहिताञ्जलिः।। २५३।।

tatastu vālianam dadyāt yasmin deve yathoditam/ śivāya vṛṣabham dattvā prārthayedvihitāñjaliḥ//

धराधरा: पर्वता:।

Then the Vāhana appropriate to the Devatā should be given. To Śiva should be given a Bull. Then prayer to him should be made thus:

वृषभ त्वं महाकायस्तीक्ष्णशृङ्गोऽरिघातकः। पृष्ठे वहसि देवेशं पूज्योऽसि त्रिदशैरिप।।२५४।।

vṛṣabha tvani mahākāyastīkṣṇaśṛṅgo'righātakaḥ/ pṛṣṭhe vahasi deveśan pūjyo'si tridaśairapi// ननु वृषभं प्रति किं प्रार्थयेदित्याकांक्षायामाह वृषभ त्विमत्यादि।

# Mantra

O Bull! thou art large of body, thy horns are sharp, thou

killest all, enemies, thou art worshipped even by the Tridaśas,¹ as thou carriest on thy back the Lord of the Devas².

### क्षुरेषु सर्वतीर्थानि रोम्नि वेदाः सनातनाः। निगमागमतन्त्राणि दशनाग्रे वसन्ति ते।। २५५।।

kṣureṣu sarvatīrthāni romni vedāḥ sanātanāḥ/ nigamāgamatantrāṇi daśanāgre vasanti te//

#### दशनाग्रे दन्ताग्रे।

In thy hoofs are all the holy shrines, in thy hair are the eternal Vedas,<sup>3</sup> in the tip of thy teeth are all the Nigamas, Agamas, and Tantras.

# त्विय दत्ते महाभाग सुप्रीतः पार्वतीपितः। वासं ददातु कैलासे त्वं मां पालयं सर्वदा।। २५६।।

tvayi datte mahābhāga suprītaḥ pārvatīpatiḥ/ vāsaṁ dadātu kailāse tvaṁ māṁ pālayaṁ sarvadā//

May the husband of Pārvatī,<sup>4</sup> pleased with this gift of thee, give me a place in Kailāsa,<sup>5</sup> and do thou protect me always.

सिंहं दत्त्वा महादेव्यै गरुडं विष्णवे तथा। यथा स्तूयान्महेशानि तन्मे निगदतः शृणु।। २५७।।

simham dattvā mahādevyai garuḍam viṣṇave tathā/ yathā stūyānmaheśāni tanme nigadataḥ śṛṇu//

सुप्रीतः भवतु इति शेषः।

O Maheśānī! do Thou listen to the manner of prayer upon giving a Lion to Mahādevī?<sup>6</sup> or a Garuḍa<sup>7</sup> to Viṣṇu.

सुरासुरिनयुद्धेषु महाबलपराक्रमः। देवानां जयदो भीमो दनुजानां विनाशकृत्।। २५८।।

<sup>1.</sup> Devas, Brahmā and others.

<sup>2.</sup> Devesa.

<sup>3</sup> Which according to Tarkālankāra are the Vedic Mantras.

<sup>4.</sup> i.e., Śiva.

<sup>5.</sup> Śiva's Heaven.

<sup>6.</sup> The Great Devī is Her aspect as Durgā. See p. 672, n. 3.

<sup>7.</sup> See ante, p. 671, note 3.

# सदा देवीप्रियोऽसि त्वं ब्रह्मविष्णुशिवप्रियः। देव्यै समर्पितो भक्त्या जहि शत्रूनमोऽस्तु ते।। २५९।।

surāsurniyuddheṣu mahābalaparākramaḥ/devānāṁ jayado bhīmo danujānāṁ vināśakṛt//sadā devīpriyo'si tvaṁ brahmaviṣṇuśivapriyaḥ/devyai sarmapito bhaktyā jahi śatrūnnamo'stu te//

सिंहस्तुतिमेव विदधाति सुरासुरेत्यादिभ्यां द्वाभ्याम्।

#### Mantra

Thou didst display thy great strength in the wars between the Suras¹ and the Asuras²; thou didst give victory to the Devas, and didst destroy the Dānavas. Thou formidable one, thou art the favourite of the Devī, thou art the favourite of Brahmā, Viṣṇu, and Śiva; with devotion I have dedicated thee to the Devī. Do thou destroy my enemies. I bow to thee.

गरुत्मन् पतगश्रेष्ठ श्रीपतिप्रीतिदायक। वज्रचञ्चो तीक्ष्णनख तव पक्षा हिरण्मया:। नमस्तेऽस्तु खगेन्द्राय पक्षिराज नमोऽस्तु ते।। २६०।।

garutman patagaśreṣṭha śrīpatiprītidāyaka/ vajracañco tīkṣṇanakha tava pakṣā hiraṇmayāḥ/ namaste'stu khagendrāya pakṣirāja namo'stu te//

O Garuḍa! most excellent bird! thou art the favoured one of the Husband of Lakṣmī³; thy beak is hard like adamant⁴; thy talons are sharp, and golden are thy wings. Obeisance to thee, most excellent among birds! I bow to thee, O King of birds!.

यथा करपुटेन त्वं संस्थितो विष्णुसन्निधौ। तथा मामरिदर्पघ्न विष्णोरग्रे निवासय।। २६१।।

yathā karapuṭena tvam samsthito viṣṇusannidhau/ tathā māmaridarpaghna viṣṇoragre nivāsaya//

<sup>1.</sup> Devas.

<sup>2.</sup> Daityas, or Demons. See Durgāsaptašatī or Caṇḍī.

<sup>3.</sup> Śrīpati : Viṣṇu.

<sup>4.</sup> Vajra-cañcu.

As thou abidest near Viṣṇu with folded palms, do thou, O Destroyer of the pride of enemies! help me to be there as thou art there.

#### त्विय प्रीते जगन्नाथः प्रीतः सिद्धिं प्रयच्छति।। २६२।।

tvayi prīte jagannāthaḥ prītaḥ siddhim prayacchati// अथ गरुडस्तुति विदधाति गरुत्मिन्नित्यादिभिस्त्रिभि:। गुरुत्मन् गरुड। पतगश्रेष्ठ पक्षिश्रेष्ठ।

When thou art pleased, the Lord of the Universe is pleased, and grants success<sup>1</sup>.

देवाय दत्तद्रव्याणां दद्यादेवाय दक्षिणाम्। तथा कर्मफलञ्चापि भक्त्या तस्मै समर्पयेत्। नृत्यैर्गीतैश्च वादित्रैः सामात्यः सहबान्धवः।। २६३।।

devāya dattadravyāṇāṁ dadyāddevāya dakṣiṇām/ tathā karmaphalañcāpi bhaktyā tasmai samarpayet/ nṛtyairgītaiśca vāditraiḥ sāmātyaḥ sahabāndhavaḥ//

तस्मै देवाय।

When a gift is made to any Deva, present<sup>2</sup> should be made to the Deva and the merit acquired by such gift and rites<sup>3</sup> should also be given to Him in a spirit of devotion.

# वेश्मप्रदक्षिणं कृत्वा देवं नत्वाऽऽशयेद्द्विजान्।। २६४।।

veśmapradaksinam krtvā devam natvā''śayeddvijān//

He should then, with dancing, singing, and music, go round the temple, accompanied by his friends and kinsmen, keeping the temple on his right, and, having bowed to the Deva, feed the twice-born!<sup>4</sup>

> देवागारप्रतिष्ठायां य एष कथितः क्रमः। आरामसेतुसंक्रामशाखिनामीरितोऽपि सः।। २६५।।

<sup>1.</sup> Siddhi.

Daksinā in addition to the gift.

<sup>3.</sup> Karma-phala—the fruit of the work.

<sup>4.</sup> Dvija, which, though including the first three castes, probably here refers to the Brāhmaṇas only.

devāgārapratiṣṭhāyām ya eṣa kathitaḥ kramaḥ/ ārāmasetusankrāmaśākhināmīrito'pi salḥ//

This is the way in which a temple to a Deva should be dedicated, and the same rule is to be observed in the dedication of a garden, a bridge, a causeway, or a tree.

# विशेषेणाऽत्र कृत्येषु पूज्यो विष्णुः सनातनः। पूजाहोमौ तथा सर्वं गृहदानविधानवत्।। २६६।।

viśeṣeṇā'tra kṛtyeṣu pūjyo viṣṇuḥ sanātanaḥ/ pūjāhomau tathā sarvam gṛhadānavidhānavat//

It is imperative that in these rtes the ever-existing Viṣṇu should be worshipped; but Pūjā,¹ Homa,² and other rites, are the same as in the case of the dedication of a house.

# अप्रतिष्ठितदेवाय नैव दद्यात् गृहादिकम्। अर्च्याऽप्रतिष्ठिते देवे पूजादानं विधीयते।। २६७।।

apratisthitadevāya naiva dadyāt gṛhādikam/arcyā'pratisthite deve pūjādānam vidhīyate//

No temple or other thing should be dedicated to a Deva whose image has not been consecrated. The rules laid down above are for the worship of and dedication to a Deva who has been consecrated and worshipped.

# अथ तत्र श्रीमदाद्याप्रतिष्ठाक्रम उच्यते। येन प्रतिष्ठिता देवी तूर्णं यच्छति वाञ्छितम्।। २६८।।

atha tatra śrīmadādyāpratiṣṭhākrama ucyate/ yena pratiṣṭhitā devī tūrṇam yacchati vāñchitam// आशयेत् भोजयेत्।

I shall now speak of the manner in which the auspicious  $\bar{A}$ dy $\bar{a}^3$  should be installed, and by which the Devī grants quickly all desires.

Honour, worship.

<sup>2.</sup> Fire sacrifice.

<sup>3.</sup> i.e., Kālī.

# तिह्ने साधकः प्रातः स्नातः शुचिरुदङ्मुखः। संकल्पं विधिवत् कृत्वा यजेद्वास्त्वीश्वरं ततः।। २६९।।

taddine sādhakaḥ prātaḥ snātaḥ śucirudanmukhaḥ/ sankalpam vidhivat kṛtvā yajedvāstvīśvaram tataḥ//

श्रीमदाद्याप्रतिष्ठाक्रममेवाह तद्दिने साधक इत्यादिभि:। तद्दिने श्रीमदाद्याप्रतिष्ठादिने।

On the morning of the day (of Pratiṣṭhā) the worshipper should, after, bathing and purifying himself, sit facing the North, and, having in manner enjoined made Saṅkalpa,¹ worship the Vāstu-devatā.

### ग्रहिदक्पितहेरम्बाद्यर्चनं पितृकर्म च। विधाय साधकैविंग्रे: प्रतिमासन्निधिं व्रजेत्।। २७०।।

grahadikpatiherambādyarcanam pitṛkarma ca/ vidhāya sādhakaivipreḥ pratimāsannidhim vrajet// हेरम्बो गणेश:।

After performing the worship of the Planets,<sup>2</sup> the Protectors of the Quarters,<sup>3</sup> Gaṇeśa and others, and having performed the Śrāddha of his Pitṛs,<sup>4</sup> he should approach the image with a number of devout Vipras<sup>5</sup>.

## प्रतिष्ठितगृहे यद्वा कुत्रचित् शोभनस्थले। आनीयाऽर्चामर्चियत्वा स्नापयेत् साधकोत्तमः।। २७१।।

pratisthitagrhe yadvā kutracit śobhanasthale/ ānīyā'rcāmarcayitvā snāpayet sādhakottamaḥ//

प्रतिष्ठितेत्यादि। तत: साधकोत्तम: प्रतिष्ठिगृहे कुत्रचिच्छोभनस्थाने वा अर्चो प्रतिमामानीयाऽर्चियत्वा च स्नापयेत्।

The excellent worshipper should then bring the image to

<sup>1.</sup> See p. 825, n. 4.

<sup>2.</sup> Grahas. See ante, vv. 82-85.

<sup>3.</sup> Dikpālas. See p. 812, n. <u>1</u>.

<sup>4.</sup> Forefathers. This is the Ābhyudayika Śrāddha.

<sup>5.</sup> Brāhmaṇas who are Sādhakas of the Devī. The true Vipra is one versed in the Vedas. Every twice born is not entitled to the name of Vipra or Brāhmaṇa.

the temple which has been dedicated, or to some other place decorated for the reception, and there duly bathe it.

भस्मना प्रथमं स्नानं ततो वल्मीकमृत्स्नया। वराहदन्तिदन्तोत्थमृत्तिकाभिस्ततः परम्। वेश्याद्वारमृदा चापि प्रद्युम्नहृदजातया।। २७२।।

bhasmanā prathamam snānam tato valmīkamṛtsnayā/ varāhadntidantotthamṛttikābhistataḥ param/ veśyādavāramṛdā cāpi pradyumnahṛdajātayā//

It should first be bathed with water, then with mud from an ant-hill, then with mud thrown up by the tusk of a boar and an elephant, then with mud taken from the door of a Veśyā,¹ and then with mud² from the lake of Pradyumna³.

ततः पञ्चकषायेण पञ्चपुष्पैस्त्रिपत्रकैः। कारियत्वा गन्धतैलैः स्नापयेत् प्रतिमां सुधीः।। २७३।।

tataḥ pañcakaṣāyeṇa pañcapuṣpaistripatrakaiḥ/kārayitvā gandhatailaiḥ snāpayet pratimāṁ sudhīḥ//
नन् केन द्रव्येण प्रतिमां स्नापयेदित्यपेक्षायामाह भस्मनेत्यादि।

The wise man should then bathe the image with Pañca-kaṣāya<sup>4</sup> and Pañca-puṣpa,<sup>5</sup> and three leaves,<sup>6</sup> and then with scented oil.

<sup>1.</sup> See p. 843, n. 1, ante. Literally means a kept woman, or prostitute. When a man visits the house of a prostitute, it is said that he leaves all the merits of his good acts at the door, with the result that the mud thereat is holy. This is the current explanation of the use of mud in general practice—an explanation which has the air of a modern attempt to explain that, the origin and significance of which has been forgotten. As Tarkālankāra points out (Bhakta, ed. 676), a Veśyā is a Śakti who is Pūrṇābhiṣiktā, and is Āvaraṇa (attendant) Devī of one or other of the ten Mahāvidyās, and it is such a Veśyā who is here referred to, and not a common prostitute.

<sup>2.</sup> Mrt.

<sup>3.</sup> Pradyumna-hrada. Pradyumna=God of Desire. The "mud" is the excreta of the Nābhi-mūla.

See Verse 274.

See Verse 275.

<sup>6.</sup> See Verse 276.

### वाट्यालबदरीजम्बुवकुलाः शाल्मिलस्तथा। एते निगदिताः स्नाने कषायाः पञ्च भरुहाः।। २७४।।

vāṭyālabadarījambuvakulāḥ śālmalistathā/ ete nigditāḥ snāne kaṣāyāḥ pañca bharuhāḥ//

The infusion of Vāṭyāla,¹ Badarī, Jambu, Vakula, and Śālmalī, are called the five Kaṣāyas² for bathing the Devī.

# करवीरं तथा जातीचम्पकं सरसीरुहम्। पाटलीकुसुमञ्चापि पञ्चपुष्यं प्रकीर्तितम्।। २७५।।

karavīram tathā jātīcampakam sarasīruham/ pāṭalīkusumañcāpi pañcapuṣpam prakīrtitam//

Karavīra, Jātī, Campaka, Lotus, and Pāṭalī, are the five flowers.

#### वर्वरातुलसीबिल्वं

#### पत्रत्रयमुदाहतम्।। २७६।।

varvarātulasībilvam patratray

patratrayamudāhṛtam//

ननु कै: पञ्चकषायै: कै: पञ्चपुष्पैस्त्रिपत्रकैश्च कै: प्रतिमां स्नापयेदित्याकाङ्क्षायामाह वाट्यालेत्यादि।

By three leaves are meant the leaves of Barvara,<sup>3</sup> Tulasī, and Bilva.

# एतेषु प्रोक्तद्रव्येषु जलयोगो विधीयते। पञ्चामृते गन्धतैले तोययोगं विवर्जयेत्।। २७७।।

etesu proktadravyesu jalayogo vidhīyate/ pañcāmṛte gandhataile toyayogam vivarjayet//

ननु केवलैर्भस्मादिभिः प्रतिमां स्नापयेज्जलसंयुक्तैर्वा इत्यपेक्षायामाह एतेष्वि-त्यादिना।

With the above-mentioned articles water should be mixed, but no water should be put into scented oil and the five nectars4.

# सव्याहृतिं सप्रणवां गायत्रीं मूलमुच्चरन्। एतद्द्रव्यस्य तोयेन स्नापयामि नमो वदेत्।।२७८।।

<sup>1.</sup> These are names of certain trees.

<sup>2.</sup> Astringent.

<sup>3.</sup> Names of Sacred trees—the leaves of which are used in worship.

Pañcāmṛta.

savyāhṛtim sapraṇavām gāyatrīm mūlamuccaran/ etaddravyasya toyena snāpayāmi namo vadet//

ननु केन मन्त्रेण भस्मादिभि: प्रतिमां स्नापयेदित्यपेक्षायामाह सव्याहितिमित्यादिना। पूर्वं सव्याहितं सप्रणवां गायत्रीमुच्चरन् ततो मूलं मन्त्रमुच्चरन् तत एतद्द्रव्यस्य तोयेन स्नापयामि नम इति वदेत्। अनेनैव मन्त्रेण जलसंयुक्तै: भस्मादिभि: प्रतिमां स्नापयेत्।

He should, after repeating the Vyāhṛti,¹ the Praṇava,² the Gāyatrī, and the Mūla Mantra, say, "I bathe Thee with the water of these articles".

# ततः प्रागुक्तविधिना दुग्धाद्यैरष्टभिघटैः। कवोष्णसलिलैश्चापि स्नापयेत् प्रतिमां बुधः।। २७९।।

tataḥ prāguktavidhinā dugdhādyairaṣṭabhirghāṭaiḥ/kavoṣṇasalilaiścāpi snāpayet pratimām budhaḥ//

The good Sādhaka should then bathe the image with the eight jars filled with milk and other ingredients in manner aforementioned.

# सितगोधूमचूर्णेन तिलकल्केन वा शिवाम्। शालीतण्डुलचूर्णेन मार्जियत्वा विरुक्षयेत्।। २८०।।

sitagodhūmacūrņena tilakalkena vā śivām/ śālītaṇḍulacūrņena mārjayitvā virukṣayet//

The image should then be rubbed with powdered white wheat or sesamum cakes,<sup>3</sup> or powdered Śāli rice,<sup>4</sup> and thus cleansed.

# तीर्थाम्भसामष्ट्रघटैः स्नापयित्वा सुवाससा। सम्मार्जिताङ्गीं प्रतिमां पूजास्थानं समानयेत्।। २८१।।

tīrthāmbhasāmaṣṭaghaṭaiḥ snāpyitvā suvāsasā/ sammārjitāṅgīṁ pratimāṁ pūjāsthānaṁ samānayet// कवोष्णसलिलै: ईषदष्णैर्जलै:।

After bathing the image with eight jars of holy5 water, and

<sup>1.</sup> Bhūḥ, Bhuvaḥ, Svāḥ.

<sup>2.</sup> Om.

<sup>3.</sup> Oil-cakes.

<sup>4.</sup> Rice that ripens in Winter.

<sup>5</sup> Tirtha.

rubbing it with cloth of fine texture, it should be brought to the place of worship.

अशक्तौ शुद्धतोयानां पञ्चविंशतिसंख्यकै:। कलशै: स्नापयेदचाँ भक्त्या साधकसत्तम:।। २८२।।

aśaktau śuddhatoyānām pañcavimśtisankhyakaiḥ/kalaśaiḥ snāpayedarcām bhaktyā sādhakasattamaḥ//

Should one be unable to perform all these rites, then he should in a devout spirit bathe the image with twenty-five jars of pure water.

स्नाने स्नाने महादेव्याः शक्त्या पूजनमाचेरत्। ततो निवेशय प्रतिमामासेन सुपरिष्कृते।। २८३।।

snāne snāne mahādevyāļi śaktyā pūjanamācerat/ tato niveśya pratimāmāsena supariṣkṛte//

On each occasion that the Great Devī is bathed, She should, to the best of one's ability, be worshipped.

पाद्यार्घ्याद्यैरर्चियत्वा प्रार्थयेद्विहिताञ्जलिः।। २८४।।

pādyārghyādyairarcayitvä prārthayedvihitāñjaliḥ// अर्चों प्रतिमाम्।

Then, placing the Image on a well-cleaned seat,<sup>2</sup> She should be worshipped by offering Pādya,<sup>3</sup> Arghya,<sup>4</sup> and so forth and then with joined palms prayed to (as follows):

नमस्ते प्रतिमे तुभ्यं विश्वकर्मविनिर्मिते। नमस्ते देवतावासे भक्ताभीष्टप्रदे नमः।। २८५।।

namaste pratime tubhyam viśvakarmavinirmite/ namaste devatāvāse bhaktābhīṣṭaprade namaḥ//

#### Mantra

O Image! thou that art the handicraft of Viśvakarmā,5 I bow

<sup>1.</sup> That is, with such articles as one can afford.

<sup>2.</sup> The altar.

<sup>3.</sup> Water to wash the feet.

<sup>4.</sup> Offerings (see ante).

<sup>5.</sup> The Architect of the Devas.

to thee; thou art the abode of the Devī, I bow to thee; thou fulfillest the desire of the votary, I bow to thee.

# त्विय सम्पूजयाम्याद्यां परमेशीं परात्पराम्। शिल्पदोषावशिष्टाङ्गं सम्पन्नं कुरु ते नमः।। २८६।।

tvayi sampūjayāmyādyām paramesīm parātparām/ śilpadoṣāvaśiṣṭāngam sampannam kuru te namaḥ//

In thee I worship the most excellent<sup>1</sup> primordial<sup>2</sup> Supreme Lady<sup>3</sup>; if there be any defect in thee by reason of the want of skill of him who has fashioned thee, do thou make it good; I bow to thee.

# ततस्तत्प्रतिमामूर्धिन पाणिं विन्यस्य वाग्यतः। अष्टोत्तरशतं मूलं जप्त्वा गात्राणि संस्पृशेत्।। २८७।।

tatastatpratimāmūrdhina pāṇim vinyasya vāgyataḥ/aṣṭottaraśatam mūlam japtvā gātrāṇi samspṛśet//

ननु प्रतिमां प्रति किं प्रार्थयेदित्यपेक्षायामाह नमस्ते प्रतिमे तुभ्यमित्यादि।

He should then placing his hand over the head of the Image, inwardly do Japa of the Mūla Mantra<sup>4</sup> one hundred and eight times, and thereafter touch the different parts of the image.

# षडङ्गमातृकान्यासं प्रतिमाङ्गे प्रविन्यसन्। षड्दीर्घभाजा मूलेन षडङ्गन्यासमाचरेत्।। २८८।।

ṣaḍaṅgamātṛkānyāsaṁ pratimāṅge pravinyasan/ ṣaḍdīrghābhājā mūlena ṣaḍaṅganyāsamācaret//

षडङ्गेत्यादि। ततः पूर्वविधिना प्रतिमाङ्ग षडङ्गमातृकान्यासं प्रविन्यसन् साधकः षड्दीर्घभाजा मूलेन मन्त्रेणापि प्रतिमाङ्गे षड्ङ्गन्यासमाचारेत् कुर्यात्।

He should then perform Ṣaḍaṅga-nyāsa<sup>5</sup> and Mātṛkā-nyāsa<sup>2</sup> on the Image, and, when performing Ṣaḍaṅga-nyāsa add one after the other the six long vowels<sup>6</sup> to the Mūla.<sup>7</sup>

Parāparā.

<sup>2.</sup> Ādyā.

<sup>3.</sup> Parameśī.

<sup>4.</sup> See ante.

<sup>5.</sup> This is called Sakalīkaraņa.

<sup>6.</sup> i.e., Ā, I, U, Ai, Au, Aḥ.

<sup>7.</sup> The Mula-Mantra is here Hrim to the base (Hr) of which is added the

# तारमायारमाद्येश्च नमोऽन्तैर्बिन्दुसंयुतैः। अष्टवर्गेर्देवताङ्गे वर्णन्यासं प्रकल्पयेत्।। २८९।।

tāramāyāramādyaiśca namo'ntairbindusamyutaiḥ/aṣṭavargairdevatānge varṇanyāsam prakalpayet//

तारेत्यादि। ततः तारमायारमाद्यैरोङ्कारहीँ श्रीमाद्यैर्नमोऽन्तैर्बिन्दुसंयुतैरनुस्वार-सहितैरष्टवर्गेर्देवताङ्गे वर्णन्यासं प्रकल्पयेत् कुर्यात्।

The eight groups<sup>1</sup> of the letters of the alphabet preceded by the Tāra,<sup>2</sup> Māyā,<sup>3</sup> and Ramā,<sup>4</sup> with the Bindu,<sup>5</sup> added to them, and followed by Namaḥ, should be placed in different parts of the body of the Deva.

मुखे स्वरान् कवर्गञ्च कण्ठदेशे न्यसेत् बुधः। चवर्गमुदरे दक्षबाहौ टाद्यक्षराणि च।। २९०।। तवर्गञ्च वामबाहौ दक्षवामोरुयुग्मयोः। पवर्गञ्च यवर्गञ्च शवर्गं मस्तके न्यसेत्।। २९१।।

mukhe svarān kavargañca kaṇṭhadeśe nyaset budhaḥ/cavargamudare dakṣabāhau ṭādyakṣarāṇi ca//tavargañca vāmabāhau 'dakṣavāmoruyugmayoḥ/pavargañca yavargañca śavargaṁ mastake nyaset//

ननु कस्मिन् कस्मिन् देवताङ्गे कं कं वर्गं न्यसेदित्याकांक्षायामाह मुखे स्वरानित्यादि।

The pious worshipper should place the Vowels in the mouth; Kavarga<sup>6</sup> in the throat; Cavarga<sup>7</sup> on the belly; Tavarga<sup>8</sup>

other vowels. The Mantra of the Ṣaḍaṅga-nyāsa—Oṁ Hrāṁ Hṛda-yāya (Heart) Namaḥ; Oṁ Hrīṁ Śirase (Head) Svāhā; Oṁ Hrūṁ Śikhāyai (Crown-lock) Vaṣaṭ; Oṁ Hraiṁ Kavacāya (Upper part of the body) Huṁ; Oṁ Hrauṁ Netratrayāya (three Eyes) Vauṣaṭ Oṁ Hrṁaḥ karatala-pṛṣṭhābhyāṁ (the two sides of Palm) Phaṭ.

<sup>1.</sup> Varga.

<sup>2.</sup> Om.

<sup>3.</sup> Hrīm.

<sup>4.</sup> Śrīm.

<sup>5.</sup> The nasal point.

<sup>6.</sup> Ka to Nga.

<sup>7.</sup> Ca to Na.

<sup>8.</sup> Ța to Ņa.

on the right and Tavarga<sup>1</sup> on the left arm; Pavarga<sup>2</sup> on the right thigh, and Yavarga<sup>3</sup> on the left thigh, and Śavarga<sup>4</sup> on the head<sup>5</sup>.

### वर्णन्यासं विधायेत्थं तत्त्वन्यासं समाचरेत्।।२९२।।

varņanyāsam vidhāyettham tattvanyāsam samācaret//

Having placed these groups of the letters of the alphabet on different parts of the Image (the worshipper) should perform Tattva-nyāsa<sup>6</sup> (as follows):

पादयोः पृथिवीतत्त्वं तोयतत्त्वञ्च लिङ्गके।
तेजस्तत्त्वं नाभिदेशे वायुतत्त्वं हृदम्बुजे।। २९३।।
आस्ये गगनतत्त्वञ्च चक्षुषो रूपतत्त्वकम्।
घ्राणयोर्गन्धतत्त्वञ्च शब्दतत्त्वं श्रुतिद्वये।। २९४।।
जिह्मयां रसतत्त्वञ्च स्पर्शतत्त्वं त्वचि न्यसेत्।
मनस्तत्त्वं भ्रुवोर्मध्ये सहस्रदलपङ्कजे।। २९५।।
शिवतत्त्वं ज्ञानतत्त्वं परतत्त्वं तथोरिस।
जीवप्रकृतितत्त्त्वे च विन्यसेत् साधकाग्रणीः।
महत्तत्त्वमहङ्कारतत्त्वं सर्वाङ्गके क्रमात्।। २९६।।

prthivitattvam toyatattvañca lingake/ pādayoh nābhideśe vāyutattvam tejastattvam hrdambuje// gaganatattvañca caksuso rūpatattvakam/ ghrānayorgandhatattvañca śabdatattvam śrutidvaye// jihvāyām rasatattvanca sparšatattvam tvaci nyaset/ manastattvam bhruvormadhye sahasradalapankaje// śivatattvani jñānatattvam paratattvam tathorasi/ vinyaset jivaprakrtitattve sādhakāgranīh/ ca mahattattvamahankāratattvam sarvāngake kramāt//

<sup>1.</sup> Ta to Na.

<sup>2.</sup> Pa to Ma.

<sup>3.</sup> Ya to Va.

<sup>4.</sup> Sa to Ha.

<sup>5.</sup> In some of the Tantras in worship of the Devas, particularly in worship of Ādyā Kālikā, Pañcāṅga-nyāsa is performed—i.e., on heart, two hands, and two feet.

<sup>6.</sup> Described in the following verses (293-297).

ननु कस्मिन् केस्मिन् देवताङ्गे किं किं तत्त्वं न्यसेदित्यपेक्षायामाह पादयोः पृथिवीतत्त्वमित्यादि।

# तारमायारमाद्येन ङे नमोऽन्तेन विन्यसेत्।। २९७।।

tāramāyāramādyena ne namo'ntena vinyaset//

ननु केन मन्त्रेण पृथिवीतत्त्वादिकं पादादौ न्यसेदित्यपेक्षायामाह तारेत्यादि। तारमायारमाद्येन ओँ हीँ श्रीमादिना ङे नमोऽन्तेन पृथिवीतत्त्वादिना मन्त्रेण पृथिवी-तत्त्वादिकं पादादौ विन्यसेत्।

Place on the two feet, Pṛthivī-tattva; on the Linga,¹ Toyatattva; on the region of the navel, Tejas-tattva; on the lotus of the heart, Vāyu-tattva; on the mouth, Gagana-tattva; on the two eyes, Rūpa-tattva; on the two nostrils, Gandha-tattva; on the two ears, Śabda-tattva; on the tongue, Rasa-tattva; on the skin, Śparśa-tattva.² The foremost of worshippers should place Manas-tattva³ between the eyebrows, Śiva-tattva, Jñāna-tattva, and Para-tattva on the Lotus⁴ of a thousand petals; on the heart Jīva-tattva and. Prakṛti-tattva. Lastly, he should place Mahat-tattva and Ahaṅkāra-tattva all over the body. The Tattvas should, whilst being placed, be preceded by Tāra, Māyā, and Ramā, and should be uttered in the dative singular, followed by Namaḥ.

# सिबन्दुमातृकावर्णपुटितं मूलमुच्चरन्। नमोऽन्तं मातृकास्थाने मन्त्रन्यासं प्रयोजयेत्।। २९८।।

sabindumātṛkāvarṇapuṭitam mūlamuccaran/ namo'ntam mātṛkāsthāne mantranyāsam prayojayet// सिंबन्द्वित्यादि। ततः सिंबन्दुमातुकावर्णपृटितं सानुस्वारैर्मातुकावर्णेरादावन्ते च

1. Here meaning Yoni.

4. Sahasrāra-padma (see Serpent Power, and Śakti and Śākta).

<sup>2.</sup> The Tattvas are constituent principles of the universe Pṛthivī (Earth), Toya (Water), Tejas (Fire), Vāyu (Air), Ākāśa or Gagana (the void or Ether), Rūpa (Form visibility), Gandha (Smell), Śabda (Sound), Rasa (Taste), Sparśa (Touch). The Serpent Power by A. Avalon particularly v. 40 and notes thereunder.

<sup>3.</sup> The names of these Tattvas, or principles mean Mind, Siva, Knowledge, the Supreme, Embodied Spirit, Prakṛti, and Principle of Intelligence and Egoism. See Ch. V. verse 39.

संयुक्तं नमोऽन्तं मूलं मन्त्रमुच्चरन् सन् मातृकास्थाने मन्त्रन्यासं प्रयोजयेत् विदध्यात्।

Repeating the Mūla Mantra, preceded and followed by each of the Mātṛkā-varṇas,¹ with Bindu² added to them, and followed by the word Namaḥ, Mantra-nyāsa should be performed at the Mātṛkā-sthānas³.

# सर्वयज्ञमयं तेजः सर्वभूतमयं वपुः। इयं ते कल्पिता मूर्त्तिरत्र त्वां स्थापयाम्यहम्।। २९९।।

sarvayajñamayam tejaḥ sarvabhūtamayam vapuḥ/
iyam te kalpitā mūrttiratra tvām sthāpayāmyaham//
(The worshipper should then say):

#### Mantra

The Body is the glory which is all sacrifices and all beings.<sup>4</sup> In this Image here which has been made of Thee, I place Thee.

ततः पूजाविधानेन ध्यानमावाहनादिकम्। प्राणप्रतिष्ठां सम्याद्य पूजयेत् परदेवताम्।। ३००।।

tatalı pūjāvidhānena dhyānamāvāhanādikam/ prāṇapratiṣṭhām sampādya pūjayet paradevatām//

Thereafter, the Devī should be meditated upon and invoked, according to the rules of worship,<sup>5</sup> and after Prāṇa-pratiṣṭḥā<sup>6</sup> the Supreme Devatā (Devī) should be worshipped.

देवगेहप्रदाने तु ये ये मन्त्राः समीरिताः। त एवात्र प्रयोक्तव्या मन्त्रलिङ्गेन पूजने।। ३०१।।

devagehapradāne tu ye ye mantrāḥ samīritāḥ/ ta evātra prayoktavyā mantraliṅgena pūjane//

The Mantras which are ordained for the dedication of a

<sup>1.</sup> Letter of the alphabet.

<sup>2.</sup> Nāda-bindu.

<sup>3.</sup> The places where the letters of the alphabet should, in doing Mātṛkā-nyāsas, be placed (see Chapter, V, verse 118 ff.).

<sup>4.</sup> Tejas which is Sarvayjñamayam Sarvabhūtamayam.

<sup>5.</sup> Pūjā-vidhāna.

<sup>6. &</sup>quot;Life-giving" ceremony (see Śakti and Śākta).

temple to a Deva should be used in this ceremony,1 the necessary changes in Mantra and gender being made.

# विधिवत् संस्कृते वह्नावर्चितेभ्योऽर्पिताहृतिः। आवाह्य देवीं सम्पूज्य जातकर्माणि साधयेत्।। ३०२।।

vidhivat samskrte vahnāvarcitebhyo'rpitāhutih/ āvāhya devīm sampūjya jātakarmāni sādhayet//

The Devī should then be invoked into the fire, which has in-due form been consecrated by the offer of oblations to the Devatās who are to be worshipped; and thereafter the Devī should be worshipped, and Jāta-karma,2 and so forth should be performed.

# जातनाम्नी निष्क्रमणमन्नप्राशनमेव चूडोपनयनं चैते षद्संस्काराः शिवोदिताः।। ३०३।।

jātanāmnī niṣkramaṇamannaprāśanameva ca/ cūdopanayanam caite satsamskārāh śivoditāh//

ततः सर्वयज्ञमयं तेज इत्यादिना देवीं प्रार्थयेत्। वपः तवेति शेषः।

The Samskāras3 are six in number—viz., Jāta-karma. Nāmakaraņa, Niṣkramaņa, Anna-prāśana, Cūḍā-karaņa, and Upanayana—this has been said by Śiva4.

> प्रणवं व्याहृतिं चैव गायत्रीं मूलमन्त्रकम्। सामन्त्रणाभिधानं ते जातकर्मादि नाम च।। ३०४।। सम्पादयाम्यग्निकान्तां समुच्चार्यं विद्यानवित्। पञ्चपञ्चाहतीर्दद्यात् प्रतिसंस्कारकर्मणि।। ३०५।।

pranavam vyāhrtim caiva gāyatrīm mūlamantrakam/ sāmantranābhidhānam te jātakarmādi nāma sampādayāmyagnikāntām samuccārya vidhānvit/ pañcapañcāhutīrdadyāt

ca// pratisamskārakarmani//

i.e., the Pratistha of the image. 1.

<sup>2.</sup> Birth-rite.

<sup>3.</sup> Purificatory or Sacramental rites (alluded to in the previous Śloka).

See Chapter III, 109, 110; V, 63; and IX, 214, 225. 4.

Repeating the Praṇava,¹ the Vyāḥṛtis, the Gāyatrī, the Mūla Mantra, the worshipper versed in the injunctions should addressing the Devatā say, "Thine," and then the name of (the Saṁskāra) Jātakarma, and others, and uttering, "I perform, Svāhā," offer five oblations at the end of each Saṁskāra².

# दत्तनाम्नाऽऽहुतिशतं मूलोच्चारणपूर्वकम्। देव्यै दत्त्वाऽऽहुतेरंशं प्रतिमामूर्धिन निःक्षिपेत्।। ३०६।।

dattanāmnā''hutiśatam mūloccāraṇapūrvakam/ devyai dattvā''huteramśam pratimāmūrdhina niḥkṣipet//

Thereafter repeating the Mula-Mantra and the name given (to the Devi), one hundred oblations should be offered to Her, and the remnants of each oblation should be thrown over the head of the image.

### प्रायश्चित्तादिभिः शेषं कर्म सम्पादयन् सुधीः। भोजयेत् साधकान् विप्रान् दीनानाथांश्च तोषयेत्।। ३०७।।

prāyaścittādibhiḥ śeṣaṁ karma sampādayan sudhīḥ/ bhojayet sādhakān viprān dīnānāthāniśca toṣayet//

The wise man, after having, brought the ceremony to a close by Prākyaścitta<sup>3</sup> and other rites, should feed and thus please Sādhakas<sup>4</sup> and Vipras<sup>5</sup> and the poor and the helpless.

# उक्तकर्मस्वशक्तश्चेत् पाथसां सप्तभिघटैः। स्नापयित्वाऽर्चयन् शक्त्या श्रावयेन्नाम देवताम्।। ३०८।।

uktakarmasvaśaktaścet pāthasāni saptabhirghaṭaiḥ/ snāpayitvā'rcayan śaktyā śrāvayennāma devatām//

Should anyone be unable to perform all these rites, he should bathe (the image) with seven jars of water, and, having worshipped to the best of his ability, repeat the name of the Devatā.

<sup>1.</sup> The Beneficent source of all good.

<sup>&</sup>quot;I perform They (addressing the image) Jāta-karma" and so on in other Samskāras (sacramental rites).

<sup>3.</sup> Expiatory rite.

<sup>4.</sup> Worshippers who are on the path of spiritual advancement.

Brāhmaṇas.

इति ते श्रीमदाद्यायाः प्रतिष्ठा कथिता प्रिये। एवं दुर्गादिविद्यानां महेशादिदिवौकसाम्।। ३०९।। चलतः शिवलिङ्गस्य प्रतिष्ठायामयं विधिः। प्रयोक्तव्यो विधानज्ञैर्मन्त्रनामोहपूर्वकम्।। ३१०।।

iti te śrīmadādyāyāḥ pratiṣṭhā kathitā priye/ evam durgādividyānām maheśādidivaukasām// calataḥ śivaliṅgasya pratiṣṭhāyāmayam vidhiḥ/ prayoktavyo vidhānajñairmantranāmohapūrvakam//

।। इति श्रीमहानिर्वाणतन्त्रे सर्वतन्त्रोत्तमोत्तमे सर्वधर्म्मनिर्णयसारे श्रीमदाद्यासदाशिवसंवादे आद्याकालीप्रतिष्ठानुष्ठाने वास्तुग्रहयागजलाशयादि-प्रतिष्ठादेवगृहदानादिसर्वदेवप्रतिष्ठाकथनं नाम त्रयोदशोल्लासः।। १३।।

// iti śrīmahānirvāṇatantre sarvatantrottamottame sarvadharmmanirṇayasāre śrīmadādyāsadāśivasanvāde ādyākālīpratiṣṭhānuṣṭhāne vāstugrahayāgajalāśayādir pratiṣṭhādevagṛhadānādisarvadevapratiṣṭhākathanam nāma trayodaśollāsaḥ//

ननु केन मन्त्रेण देव्या जातकर्मादि साधयेदित्यपेक्षायामाह प्रणविमत्यादि । पूर्वम् प्रणवमोङ्कारं ततो व्याहृतिं भूरादिं ततो गायत्रीं ततो मूलमन्त्रं ततः सामन्त्रणाभिधानम् आमन्त्रणसिहतदेवीनाम ततस्ते इति पदं ततो जातकर्मादिनाम ततः सम्पादयामीति पदं ततोऽग्निकान्तां स्वाहेति पदं समुच्चार्य विधानवित् साधको देव्या जातकर्माणि साधयेदिति पूर्वेणान्वयो विधेयः।

इति श्रीमहानिर्वाणतन्त्रटीकायां त्रयोदशोल्लास:।

Beloved! I have now spoken to Thee of the Pratiṣṭḥā¹ of the adorable Ādyā.² a In a similar way should men versed in the ritual carefully perform the Pratiṣṭḥā of Durgā³ and other Vidyās,⁴ Maheśa,⁵ and other Devas, and of the Śiva-liṅgas that may be moved⁶.

End of the Thirteenth Chapter entitled "Installation of Devatās".

- 1. Installation.
- 2. Kālī.
- 3. A form of the Supreme Sakti usually worshipped in autumn.
- 4. Different manifestations of the Supreme Sakti.
- 5. Siva.
- 6. Siva-lingas, or phallic emblems of Siva, ordinarily should be moved from where they are fixed (cf. Cālayet sarva-lingāni Siva-lingam na cālayet). The Bāṇa-lingas, however, are never fixed. Those which are fixed should not be moved.

# चतुर्दशोल्लासः

#### **CHAPTER XIV**

# CONSECRATION AND AVADHŪTAS

श्रीदेव्युवाच

आद्यशक्तेरनुष्ठानात् कृपया भूरिसाधनम्। कथितं मे कृपानाथ तृप्ताऽस्मि तव भावतः।।१।। ओँ नमो ब्रह्मणे।

śrīdevyuvāca

ādyaśakteranuṣṭhānāt kṛpayā bhūrisādhanam/ kathitam me kṛpānātha tṛptā'smi tava bhāvataḥ// om namo brahmane/

#### Srī Devī said :

I am grateful to Thee, O Lord of Mercy! in that Thou hast in Thy discourse upon the Worship of the Ādyā Śakti, spoken, in Thy mercy, of various modes of Worship.

सचलस्येशलिङ्गस्य प्रतिष्ठाविधिरीरितः। अचलस्य प्रतिष्ठायां किं फलं विधिरेव कः।। २।।

sacalasyeśalingasya pratisthāvidhirīritalı/acalasya pratisthāyāni kini phalani vidhireva kalı//

एवं सकलदेवतानां सचलस्य शिवलिङ्गस्यापि प्रतिष्ठाया विधि फलञ्च श्रुत्वेदानीमचलस्य शिवलिङ्गस्य प्रतिष्ठायाः फलं विधि च श्रोतुमिच्छन्ती श्रीदेव्युवाच आद्यशक्तेरित्यादि। भावतः प्रीतितः।

Thou hast spoken of the Installation of a Movable Sivalinga, but what is the object of installing an immovable Sivalingan

linga, and what are the rites relating to the installation of such a Linga?

# कथ्यतां जगतां नाथ सविशेषेण साम्प्रतम्। इदं हि परमं तत्त्वं प्रष्टुं वद वृणोमि कम्।। ३।।

kathyatām jagatām nātha savišeseņa sāmpratam/idam hi paramam tattvam prastum vada vrņomi kam//

परमकारुणिकमाशुतोषं सर्वज्ञमपरं कञ्चित् पृच्छ मां किं पुन: पुन्छिस तत्राह इदं हि परमं तत्त्विमत्यादि।

Do Thou, O Lord of the Worlds! now tell Me all the particulars thereof; for say, who is there but Thee that I can honour by My questions anent this excellent subject.

# त्वत्तः को वास्ति सर्वज्ञो दयालुः सर्वविद्विभुः। आश्तोषो दीननाथो समाऽऽनन्दविबर्धनः।। ४।।

tvattaḥ ko vāsti sarvajño dayāluḥ sarvavidvibhuḥ/ āśutoṣo dīnanātho samā''nandvibardhanaḥ//

#### सर्ववित् सर्वविचारक:।

Who is there that is Omniscient, Merciful, All-knowing, Omnipresent, easily satisfied, Protector of the humble, like Thee? Who makes My joys increase like Thee?.

#### श्रीसदाशिव उवाच

# शिवलिङ्गस्थापनस्य माहात्म्यं किं ब्रवीमि ते। यत्स्थापनान्महापापैर्मुक्तो याति परं पदम्।।५।।

śrīsadāśiva uvāca

sivalingasthāpanasya māhātmyam kim bravīmi te/ yatsthāpanānmahāpāpairmukto yāti param padam//

#### Śrī Sadāśiva said:

What shall I tell Thee of the merit<sup>1</sup> acquired by the installation<sup>2</sup> of a Siva-linga? By it a man is purified of all great sins, and goes to the Supreme Abode.

<sup>1.</sup> Māhātmya, lit. = greatness, here, great merit.

<sup>2.</sup> Sthāpana.

स्वर्णपूर्णमहीदानाद्वाजिमेधायुतार्जनात् । निस्तोये तोयकरणात् दीनार्तपरितोषणात्।।६।। यत् फलं लभते मर्त्यस्तस्मात् कोटिगुणं फलम्। शिवलिङ्गप्रतिष्ठायां लभते नात्र संशय:।।७।।

svarṇapūrṇamahīdānādvājimedhāyutārjanāt /
nistoye toyakaraṇāt dīnārtaparitoṣaṇāt//
yat phalam labhate martyastasmāt koṭiguṇam phalam/
śivaliṅgapratiṣṭhāyām labhate nātra samśayali//

There is no doubt that by the installation of a Siva-linga a man acquires ten million times the merit which is acquired by giving the world and all its gold, by the performance of ten thousand horse-sacrifices, by the digging of a tank in a waterless country, or by making happy the poor and such as are enfeebled by disease.

लिङ्गरूपी महादेवो यत्र तिष्ठति कालिके। तत्र ब्रह्मा च विष्णुश्च सेन्द्रास्तिष्ठन्ति देवताः।।८।।

liṅgarūpī mahādevo yatra tiṣṭhati kālike/tatra brahmā ca viṣṇuśca sendrāstiṣṭhanti devatāḥ//

O Kālikā! Brahmā, Viṣṇu, Indra, and the other Devas reside where Mahā-deva is in His Liṅga form.

सार्धत्रिकोटितीर्थानि दृष्टादृष्टानि यानि च। पुण्यक्षेत्राणि सर्वाणि वर्तन्ते शिवसन्निधौ ।। १।।

sārdhatrikoţitīrthāni dṛṣṭādṛṣṭāni yāni ca/ puṇyakṣetrāṇi sarvāṇi vartante sivasannidhau //

प्रथमतः शिवलिङ्गप्रतिष्ययाः फलं श्रीसदाशिव उवाच शिवलिङ्गस्थापनस्ये-त्यादिभिः।

> लिङ्गरूपधरं शम्भुं परितो दिग्विदिक्षु च। शतहस्तप्रमाणेन शिवक्षेत्रं प्रकीर्तितम्।। १०।।

lingarūpadharam sambhum parito digvidikņu ca/ satahastapramāņena sivakņetram prakīrtitam//

<sup>1.</sup> Aśva-medha.

<sup>2.</sup> Nistoye toyakaranam: i.e., making it easy to get water in a waterless desert.

Thirty-five million known and unknown places of pilgrimage and all the holy places abide near Śiva. The land within a radius of a hundred cubits of the Linga is declared to be Śiva-kṣetra¹.

### ईशक्षेत्रं महापुण्यं सर्वतीर्थोत्तमोत्तमम्। यत्राऽमरा विराजन्ते सर्वतीर्थानि सर्वदा।। ११।।

īśakṣetram mahāpuṇyam sarvatīrthottamottamam/ yatrā'marā virājante sarvatīrthāni sarvadā//

This land of Īśa² is very sacred. It is more excellent than the most excellent of holy places,³ because there always abide all the Immortals and there are all the holy places.

# क्षणमात्रं शिवक्षेत्रे यो वसेद्भावतत्परः। स सर्वपापनिर्मुक्तो यात्यन्ते शङ्करालयम्।। १२।।

kṣaṇamātram śivakṣetre yo vasedbhāvatatparaḥ/ sa sarvapāpanirmukto yātyante śaṅkarālayam//

परित: सवर्त:।

He who in a devout spirit lives there, be it even for but a little while, becomes purged of all sins, and goes to the heaven of Śaṅkara<sup>4</sup> after death.

# अत्र यत् क्रियते कर्म स्वल्पं वा बहुलं तथा। प्रभावाद्ध्वजीटेस्तत्तत्कोटिकोटिगुणं भवेत्।। १३।।

atra yat kriyate karma svalpam vā bahulam tathā/ prabhāvāddhūrjaṭestattatkoṭikoṭiguṇam bhavet//

Anything great or small (meritorious or otherwise) which is done in this holy land of Siva becomes multiplied (in its effect) by the majesty of Siva.

यत्र तत्र कृतात् पापान्मुच्यते शिवसन्निधौ। शैवक्षेत्रे कृतं पापं वज्रलेपसमं प्रिये।। १४।।

<sup>1.</sup> The holy land of Siva.

<sup>2.</sup> The Beneficent one, an epithet of Śiva.

<sup>3.</sup> Tīrthas.

<sup>4.</sup> Śiva.

yatra tatra kṛtāt pāpānmucyate śivasannidhau/ śaivakṣetre kṛtaṁ pāpaṁ vajralepasamaṁ priye//

All sins committed elsewhere are removed (by going) near Siva, but sins committed in Siva-kṣetra¹ adhere to a man with the strength of thunderbolt.

# पुरश्चर्यां जपं दानं श्राद्धं तर्पणमेव च। यत् करोति शिवक्षेत्रे तदनन्ताय कल्पते।। १५।।

puraścaryām japam dānam śrāddham tarpaṇameva ca/ yat karoti śivakṣetre tadanantāya kalpate// अत्र शिवक्षेत्रे। धुर्जटे: शिवस्य।

The merit acquired by the performance, there, of Puraścaraṇa,<sup>2</sup> Japa,<sup>2</sup> acts of charity, Śrāddha,<sup>3</sup> Tarpaṇa,<sup>2</sup> or any other pious acts is endless.

# पुरश्चर्याशतं कृत्वा ग्रहे शशिदिनेशयोः। यत् फलं तदवाप्नोति सकृज्जप्त्वा शिवान्तिके।। १६।।

puraścaryāśatam kṛtvā grahe śaśidineśayoḥ/ yat phalam tadavāpnoti sakṛjjaptvā śivāntike//

The merit acquired by the performance of a hundred Puraścaraṇa at times of lunar or solar eclipse is acquired by merely performing one Japa<sup>4</sup> near Śiva.

# गयागङ्गाप्रयागेषु कोटिपिण्डप्रदो नरः। यत् प्राप्नोति तदत्रैव सकृत् पिण्डप्रदानतः।। १७।।

gayāgaṅgāprayāgeṣu koṭipiṇḍaprado naraḥ/ yat prāpnoti tadatraiva sakṛt piṇḍapradānataḥ//

By the offering of Piṇḍa<sup>5</sup> once only in the land of Śiva, a man obtains the same fruit as he who offers ten million Piṇḍas at Gayā, the Gaṅgā, and Prayāga.

<sup>1.</sup> The holy land of Śiva.

<sup>2.</sup> See Śakti and Śākta.

<sup>3.</sup> Funeral rites.

<sup>4.</sup> Recitation of Mantras. See ante Ch. III, 114; Ch. VI, 166, 167; Ch. VII, 80, 81.

<sup>5.</sup> Funeral cakes.

# अतिपातिकनो ये च महापातिकनश्च ये। शैवतीर्थे कृतश्राद्धास्तेऽपि यान्ति परां गतिम्।। १८।।

atipātakino ye ca mahāpātkinaśca ye/ śaivatīrthe kṛtaśrāddhāste'pi yānti parām gatim//

Even in the case of those who are Ati-pātakīs¹ and Mahāpātakīs attain the supreme abode if Śrāddha be performed in their names in the land of Śiva.

### लिङ्गरूपी जगन्नाथो वेद्यां श्रीदुर्गया सह। यत्रास्ति तत्र तिष्ठन्ति भुवनानि चतुर्दश।।१९।।

lingarūpī jagannātho vedyāni śrīdurgayā saha/ yatrāsti tatra tiṣṭhanti bhuvanāni caturdaśa//

The fourteen worlds<sup>2</sup> abide there where abides the Lord of the Universe in His Linga form with the auspicious Devī Durgā.

# स्थापितेशस्य माहात्म्यं किञ्चिदेतत् प्रकाशितम्। अनादिभूतभूतेशमहिमा वागगोचरः।। २०।।

sthāpiteśasya māhātmyam kiñcidetat prakāśitam/ anādibhūtabhūteśamahimā vāgagocaraḥ//

I have spoken a little about the majesty<sup>3</sup> of the immovable Mahādeva<sup>4</sup> in His Linga form. The Sanctity and Majesty<sup>5</sup> of the Anādi<sup>6</sup>-linga is beyond the power of words to express.

# महापीठे तवाऽर्चायामस्पृश्यस्पर्शदूषणम्। विद्यते विद्यते नैतल्लिङ्गरूपधरे हरे।। २१।।

mahāpīṭhe tavā'rcāyāmaspṛśyasparśadūṣaṇam/ vidyate vidyate naitalliṅgarūpadhare hare//

<sup>1.</sup> For Atipātakīs see Ch. XI, 29, 30 and Mahā-pātakīs, Ch. X—205.

The seven lower Atala and so on and the seven higher Bhūḥ, and the rest.

<sup>3.</sup> Māhātmya.

<sup>4.</sup> Śiva.

<sup>5.</sup> Mahimā.

<sup>6.</sup> An-ādi—literally, without beginning—i.e., those Lingas which spring from the ground, otherwise called Svayambhu, or self-generated, as distinguished from those which are fashioned and installed by men, such as the Lingas of Vaidya-nātha, Tārakeśvara, the Candra-śekhara at Chittagong, and other places.

O Suvratā¹! even in Thy worship at the Mahā-pīṭḥas² the touch of an untouchable is unclean, but this is not so in the worship of Hara³ in His Linga image.

# यथा चक्रार्चने देवि कोऽपि दोषो न विद्यते। शिवक्षेत्रे महातीर्थे तथा जानाहि कालिके।। २२।।

yathā cakrārcane devi ko'pi doṣo na vidyate/ śivakṣetre mahātīrthe tathā jānāhi kālike//

O Devī! as there are no prohibitions at the time of Cakra⁴ worship, so know this, O Kālikā! that there are none in the holy shrine in Śiva's land.

### बहुनात्र किमुक्तेन तवाग्रे सत्यमुच्यते। प्रभावः शिवलिङ्गस्य मया वक्तुं न शक्यते।। २३।।

bahunātra kimuktena tavāgre satyamucyate/ prabhāvaḥ śivalingasya mayā vaktun na śakyate//

What is the use of saying more? I am but telling Thee the very truth when I say that I am unable to describe the glory, majesty, and sanctity<sup>5</sup> of the Linga image of Siva.

# अयुक्तवेदिकं लिङ्गं युक्तं वेदिकयाऽपि वा। साधकः पूजयेद्भक्त्या स्वाभीष्टफलसिद्धये।। २४।।

ayuktavedikam lingam yuktam vedikayā'pi vā/ sādhakah pūjayedbhaktyā svābhīṣṭaphalasiddhaye//

कृतं श्राद्धं येषां ते कृतश्राद्धा:।

Whether the Linga is placed on a Gaurī-paṭṭa6 or not, the

<sup>1.</sup> Of good resolve, or Virtuous One.

<sup>2.</sup> Holy places, where different parts of the body of Devī as Satī fell to earth.

<sup>3.</sup> Śiva.

<sup>4.</sup> The Tantrika Circle. See ante, Chs. V, VI and VII.

<sup>5.</sup> Prabhāva.

<sup>6.</sup> Gaurī is a name of the Devī and the Gaurī-paṭṭa is the emblem of the Yoni, or female organ, in which the male Linga is generally set. The latter is symbolical of static Feeling-Consciousness and the former of its active Power which in the form of its creations surround the Bindu or Point.

worshipper should, for the successful attainment of his desires, worship it devoutly.

# प्रतिष्ठापूर्वसायाह्ने देवतां योऽधिवासयेत्। सोऽश्रमेधायुतफलं लभते साधकोत्तमः।। २५।।

pratisthāpūrvasāyāhne devatām yo'dhivāsayet/ so'svamedhāyutaphalam labhate sādhakottamaḥ//

अथाचलस्य शिवलिङ्गस्य प्रतिष्ठाया विधिमाह प्रतिष्ठापूर्वसायाह्ने इत्यादिभि:।

The excellent worshipper earns the merit of (performing) ten thousand horse-sacrifices<sup>1</sup> if he performs the Adhi-vāsa<sup>2</sup> of the Deva in the evening previous to the day of installation.

मही गन्धः शिला धान्यं दूर्वा पुष्पं फलं दिध। घृतं स्वस्तिकसिन्दूरं शङ्खकज्जलरोचनाः।। २६।। सिद्धार्थं काञ्चनं रौप्यं ताम्रं दीपश्च दर्पणम्। अधिवासविधौ विंशदद्व्याण्येतानि योजयेत्।। २७।।

mahī gandhaḥ śilā dhānyaṁ dūrvā puṣpaṁ phalaṁ dadhi/ghaṛtaṁ svastikasindūraṁ śaṅkhakajjalarocanāḥ//siddhārthaṁ kāñcanaṁ raupyaṁ tāmraṁ dīpaśca darpaṇam/adhivāsavidhau viṁśaddravyāṇyetāni yojayet//

ननु केन केन वस्तुना देवतामधिवासयेदित्याकाङ्क्षायामाह महीत्यादि सिद्धार्थः धवलसर्षपः।

The twenty articles to be used in the rite of Adhivāsa are: Earth, Scent, a Pebble,<sup>3</sup> Paddy, Dūrvā grass, Flower, Fruit, Curds, Ghee, Svastika,<sup>4</sup> Vermillion, Conchshell, Kajjala,<sup>5</sup> Rocanā,<sup>6</sup> White Mustard Seed, Gold, Silver, Copper, Lights, and a Mirror.

<sup>1.</sup> Aśva-medha.

Adhivāsa is the rite below described preliminary to all auspicious ceremonies.

<sup>3.</sup> Śilā the pebble is warmed and applied to the face.

<sup>4.</sup> Here a figure made of pounded rice.

Lamp-black collyrium, applied to the eyelashes medicinally, or for beautifying the eyes.

<sup>6.</sup> A yellow pigment obtained from the inside of the head of a cow, also called Go-rocanā. Tilaka is made with it by some sects.

# प्रत्येकं द्रव्यमादाय मायया ब्रह्मविद्यया। अनेनाऽमुष्यपदतः शुभमस्त्वधिवासनम्।। २८।।

pratyekanı dravyamādāya māyayā brahmavidyayā/ anenā'muṣyapadataḥ śubhamastvadhivāsanam//

Taking each of these articles, the Māyā-Bīja¹ and the Brahma-Gāyatrī² should be repeated, and then should be said "Anena" (with this) and "Amuṣya" (of this one's or his)—may the auspicious Adhivāsa be"³.

# इति स्पृशेत् साध्यभालं मह्याद्यैः सर्ववस्तुभिः। ततः प्रशस्तिपात्रेण त्रिधैवमधिवासयेत्।। २९।।

iti spṛśet sādhyabhālam mahyādyaiḥ sarvavastubhiḥ/ tataḥ praśastipātreṇa tridhaivamadhivāsayet//

And then the forehead of the divinity to be installed should be touched with the earth and all other articles aforesaid. Then Adhivāsa should be performed with the Praśastipātra<sup>4</sup>—that is, the receptacle should be lifted up, and with it the forehead of the image should be touched three times.

# अनेन विधिना देवमधिवास्य विधानवित्। गृहदानविधानेन दुग्धाद्यैः स्नापयेत्ततः।। ३०।।

anena vidhinā devamadhivāsya vidhānavit/grhadānavidhānena dugdhādyaili snāpayettatali//

The worshipper conversant with the ordinances, having thus performed the Adhivāsa of the Deva, should bathe the

2. See ante, pp. 104, vv. 109-111.

Hrīm.

<sup>3.</sup> Adhivāsa is a preliminary rite in all auspicious ceremonies. Vṛddhi= śrāddha is aprt of it, e.g., taking earth say: "Hrīm! with this earth may the auspicious Adhivāsas of this Deva be made." Then the image is touched with the earth.

<sup>4.</sup> *i.e.*, receptacle—usually a falt bamboo basket—in which all the abovementioned articles are placed. The image is first touched with each of the articles mentioned singly, and then the Pātra in which th articles were brought and put back is lited up and the forehead of the image touched as above.

Devatā with milk and other liquids, as directed in the ceremony relating to the dedication of a temple.

# सम्मार्ज्यं वाससा लिङ्गं स्थापयित्वाऽऽसनोपरि। पूजानुष्ठानविधिना गणेशादीन् समर्चयेत्।। ३१।।

sammārjya vāsasā lingam sthāpyitvā''sanopari/ pūjānuṣṭhānavidhinā gaṇeśādīn samarcayet//

Rubbing the Linga with a piece of cloth and placing it on its seat, Ganesa and other Deities should be worshipped according to the rules prescribed for their worship.

# प्रणवेन करन्यासौ प्राणायामं विधाय च। ध्यायेत् सदाशिवं शान्तं चन्द्रकोटिसमप्रभम्।। ३२।।

praṇavena karanyāsau prāṇāyāmam vidhāya ca/ dhyāyet sadāśivam śāntam candrakoṭisamaprabham//

ननु केन विधिना देवतामिधवासये दित्याकाङ्क्षायामाह प्रत्येकमित्यादि। प्रत्येकमह्यादिद्रव्यमादाय गृहीत मायया हीँ बीजेन विशिष्ट्या ब्रह्मविद्यया गायत्र्या संयुक्तेन अनेन द्रव्येणा अमुष्य दैवतस्य शुभमिधवासनमस्तु इति मन्त्रेण मह्याद्यै: सर्ववस्तुभि: साध्यस्य देवस्य भालं स्पृशेत्। तत:परं प्रशस्तिपात्रेण त्रिधा त्रिवारमेवं विधिना देवमिधवासयेत्।

व्याघ्रचर्मपरीधानं नागयज्ञोपवीतिनम्। विभूतिलिप्तसर्वाङ्गं नागालङ्कारभूषितम्।। ३३।। धूम्रपीतारुणश्चेतरक्तैः पञ्चभिराननैः। युक्तं त्रिनयनं बिभ्रज्जटाजूटधरं विभुम्।। ३४।। गङ्गाधरं दशभुजं शशिशोभितमस्तकम्। कपालं पावकं पाशं पिनाकं परशुं करैः।। ३५।।

vyāghracarmap rīdhānam nāgayajñopavītinam/ vibhūtiliptasarvāṅgam nāgālaṅkārabhūṣitam// dhūmrapītāruṇaśvetaraktaiḥ pañcabhirānanaiḥ/ yuktam trinayanam bibhrajjaṭājūṭadharam vibhum// gaṅgādharam daśabhujam śaśiśobhitamastakam/ kapālam pāvakam pāśam pinākavra paraśum karaiḥ//

बिभ्रत् बिभ्रतम्। 'सुपां सुलुक्' इत्यमो लुक्।

# वामैर्दधानं दक्षेश्च शूलं वज्ञाङ्कुशं शरम्। वरञ्च बिभ्रतं सर्वेर्देवैर्मुनिवरै: स्तुतम्।।३६।।

vāmairdadhānam dakṣaiśca śūlam vajrānkuśam śaram/ varañca bibhratam sarvairdevairmunivaraih stutam//

बिभ्रतं दधतम्।

परमानन्दसन्दोहोल्लसत्कुटिललोचनम् । हिमकुन्देन्दुसङ्काशं वृषासनविराजितम्।। ३७।। परितः सिद्धगन्धर्वैरप्सरोभिरहर्निशम्। गीयमानमुमाकान्तमेकान्तशरणप्रियम् ।। ३८।।

paramānandasandohollasatkuṭilalocanam /
himakundendusaṅkāśaṁ vṛṣāsanavirājitam//
pritaḥ siddhagandharvairapsarobhiraharniśam/
gīyamānamumākāntamekāntaśaraṇapriyam //

Having performed Kara-nyāsa¹ and Aṅga-nyāsa and Prāṇā-yāma with the Praṇava,² the Sadāśiva should be meditated upon³.

Dhyāna

Tranquil, possessed of the effulgence of ten million Moons; clothed in a garment of tiger-skins; wearing a serpent as His sacred thread<sup>4</sup>; His whole body covered with ashes; wearing ornaments of serpents; His five faces are of reddish-black,<sup>5</sup> yellow, Morning Sun red,<sup>6</sup> white, and red colours, with three eyes each; His head is covered with matted hair; He is Omnipresent; He holds Gangā<sup>7</sup> on His head, and has ten arms, and

<sup>1.</sup> See Ch. III, 41-43; V, 125-127, ante.

<sup>2.</sup> Om.

<sup>3.</sup> The Dhyāna given here is of the Sthūla aspect. The other aspects are Sūkṣma or subtle and Para or Transcendent. As the Sādhaka advances in the path of spriutality his Dhyāna changes till he realises his oneness with the Supreme.

<sup>4.</sup> Nāga.

<sup>5.</sup> Dhumra, or the colour of fire seen through smoke.

<sup>6.</sup> Aruna—the red colour of the rising Sun. The last red is Rakta.

<sup>7.</sup> The River Ganges, which fell upon His mattered hair on its descent from Heaven at the Prayer of Bhagīratha. "Śaṅkara-mauli-vihāriṇī vimale!" as the Gaṅgā-stotra of Śaṅkarācārya says.

in His forehead shines the (crescent) Moon; He holds in His left hand the skull, fire, the noose, the Pināka, and the axe, and in His right the trident, the thunderbolt, the arrow, and blessings; He is being praised by all the Devas and great Sages; His eyes half-closed in the excess of bliss; His body is white as the snow and the Kunda flower and the Moon; He is seated on the Bull; He is by day and night surrounded on every side by Siddhas, Gandharvas, and Apsarās who are chanting hymns in His praise; He is the husband of Umā; the devoted Protector of His worshippers.

# इति ध्यात्वा महेशानं मानसैरुपचारकै:। संपूज्याऽऽवाह्य तिल्लिङ्गे यजेच्छक्त्या विधानत:।। ३९।।

iti dhyātvā maheśānam mānasairupacārakaiḥ/sampūjyā''vāhya tallinge yajecchaktyā vidhānataḥ//

Having thus meditated upon Mahā-deva and worshipped Him with articles of mental worship, He should be invoked into the Linga, and worshipped to the best of one's powers, and as laid down in the ordinances relating to such worship.

# आसनाद्युपचाराणां दाने मन्त्राः पुरोदिताः। मूलमत्र मनुं वक्ष्ये महेशस्य महात्मनः।। ४०।।

āsanādyupacārāṇām dāne mantrāḥ puroditāḥ/ mūlamatra manum vakṣye maheśasya mahātmanaḥ//

परमानन्दसन्दोहोल्लसत्कुटिललोचनम् परमानन्दसन्दोहेनोल्लसन्ति कुटिलानि च लोचनानि यस्य तथाभूतम्। सन्दोह: समूह:।

<sup>1.</sup> Pāśa.

<sup>2.</sup> Siva's weapon in shape like a snake with seven heads.

<sup>3.</sup> Paraśu.

<sup>4.</sup> Śūla.

<sup>5.</sup> Vajra.

<sup>6.</sup> Sara.

<sup>7.</sup> Vara—i.e., the hands make the Vara-Mudrā.

<sup>8.</sup> The eyes are half-seen being turned upwards in a state of, or, leading to Samādhi.

<sup>9.</sup> Beautiful and voluptuous Deva Yoni of Indra's Heaven.

I have already spoken of the Mantras for the giving of Āsana and other articles of worship. I shall now speak of the Mūla Mantra<sup>2</sup> of the Great Maheśa.

# माया तारः शब्दबीजं सन्ध्यर्णान्ताक्षरान्वितम्। अर्धेन्दुबिन्दुभूषाढ्यं शिवबीजं प्रकीर्तितम्।।४१।।

māyā tāraḥ śabdabījam sandhyarṇāntākṣarānvitam/ardhendubindubhūṣāḍhyam śivabījam prakīrtitam//

Māyā,³ Tāra,⁴ and the Śabda-Bīja,⁵ with the vowel Au⁴ and Ardhendu-bindu³ added to it, is the Śiva Bīja—that is, "Hrīṁ Oṁ Hauṁ".

### सुगन्धिपुष्पमाल्येन वाससाऽऽच्छाद्य शङ्करम्। निवेश्य दिव्यशय्यायां देवीमेवं विशोधयेत्।। ४२।।

sugandhipuṣpamālyena vāsasā''cchādya śaṅkaram/ niveśya divyaśayyāyāni devīmevani viśodhayet//

महेशस्य मूलमन्त्रमेवाह मायेत्यादिना। पूर्वं माया ही बीजमुच्येत ततस्तार: प्रणवो वाच्य:। ततः सन्ध्यर्णान्ताक्षरान्वितं सन्ध्यक्षरान्ताक्षरसंयुक्तम् अर्धेन्दुबिन्दुभूषाढ्यञ्च शब्दबीजं हकाररूपमक्षरं वाच्यम्। सकलपदयोजनया ही अै हौ इति शिवबीजं प्रकीर्तितम्।

Covering Śaṅkara<sup>8</sup> with clothes and garland of sweetsmelling flowers, and placing Him on a beautiful conch, the Vedī<sup>9</sup> should be consecrated in manner above-mentioned.

> वेद्यां प्रपूजयेद्देवीमेवमेव विधानतः। माययाऽत्र करन्यासौ प्राणायामं समाचरेत्।। ४३।।

<sup>1.</sup> See p. 852, n. 2.

<sup>2.</sup> Primary Mantra.

<sup>3.</sup> Hrīm.

<sup>4.</sup> Om.

<sup>5.</sup> Haum.

<sup>6.</sup> Samdhyarṇāntākṣara: the last vowel letter formed by Samdhi which Au is.

<sup>7.</sup> The half Moon and the Bindu, i.e., Candra-Bindu.

<sup>8.</sup> Siva—i.e., the Linga as His emblem.

<sup>9.</sup> That is, the Gauripatta personates Devi. See ante, p. 891, n. 6.

vedyām prapūjayeddevīmevameva vidhānataḥ/māyayā'tra karanyāsau prāṇāyāmam samācaret//मायया हो बोजेन।

The Devī should be worshipped in the Vedī according to the following rites: with the Māyā-Bija,¹ Aṅga-nyāsa, Karanyāsa, and Prāṇāyāma should be performed.

उद्यद्धानुसहस्रकान्तिममलां वह्न्यर्कचन्द्रेक्षणाम्
मुक्तायन्त्रितहेमकुण्डललसत्स्मेराननाम्भोरुहाम्।
हस्ताब्जैरभयं वरञ्च दधतीं चक्रं तथाब्जं दधत्
पीनोत्तुङ्गपयोधरां भयहरां पीताम्बरां चिन्तये।। ४४।।
इति ध्यात्वा महादेवीं पूजयेन्निजशक्तितः।
ततस्तु दश दिक्पालान् वृषभञ्च समर्चयेत्।। ४५।।

udyadbhānusahasrakāntimamalām vahnyarkacandrekṣaṇām muktāyantritahemakuṇḍalalasatsmerānanāmbhoruhām/ hastābjairabhayam varañca dadhatīm cakram tathābjam dadhat pīnottungapayodharām bhayaharām pītāmbarām cintaye// iti dhyātvā mahādevīm pūjayennijaśaktitaḥ/ tatastu daśa dikpālān vṛṣabhañca samarcayet//

The Great Devī should, to the best of the worshipper's ability, be worshipped after meditation upon Her as follows

#### Dhyāna

I meditate upon the stainless One, Whose splendour is that of a thousand rising Suns. Whose eyes are Fire, Moon and Sun,<sup>2</sup> and Whose lotus face in smiles is adorned with golden earrings<sup>3</sup> set with lines of pearls. With Her lotus hands She makes the gestures which grant blessings and dispel fear,<sup>4</sup> and holds the discus and lotus; Her breasts are large and rounded; She is the Dispeller of all fear, and She is clothed in saffron-coloured raiment.

<sup>1.</sup> Hrīm. In the case of Śiva the Pranava is used. See ante, v. 32.

<sup>2.</sup> The white, red, and mixed Bindus of the Kāmakalā. See Kāmakalāvilāsa and Garland of Letters.

<sup>3.</sup> Kundala.

<sup>4.</sup> i.e., She holds in her hands Vara and Abhaya Mudrās.

Having thus meditated upon Her, the ten Dikpālas¹ and the Bull² should be worshipped to the best of one's powers.

### भगवत्या मनुं वक्ष्ये येनाऽऽराध्या जगन्मयी।। ४६।।

bhagavatyā manum vakṣye yenā''rādhyā jaganmayī//
अय महादेव्या ध्यानमेवाहैकेन उद्यद्धान्वित्यादिना। महादेवीमहं चिन्तये। कथम्भूतां
महादेवीम् उद्यद्धानुसहस्रकान्तिम् उद्यतां भानूनां सूर्याणां सहस्रस्येव कान्तिर्दोप्तिर्यस्याः
तथाभूताम्। पुनः कीदृशीम् अमलां निर्मलाम्। पुनः कीदृशीम् वह्न्यर्कचन्द्रेक्षणाम्
वह्न्यर्कचन्द्राः ईक्षणानि लोचनानि यस्यास्तथाभूताम्। पुनः कीदृशीम् मुक्तायन्त्रितहेमकुण्डललसत्स्मेराननाम्भोरुहाम् मुक्ताभिर्यन्तिताभ्यां सम्बद्धाभ्यां हेमकुण्डलाभ्यां
लसद्दीप्यमानं स्मेरमीषद्धसनशीलम् आननाम्भोरुहं मुखपद्यं यस्याः तथाभूताम्। पुनः
कीदृशीम् हस्ताब्जैः पाणिकमलैः अभयं वरं चक्रं तथा सुगन्धादिकं दधदब्जं कमलं
च दधतीम्। पुनः कीदृशीम् पीनोतुङ्गपयोधराम् पीनौ महान्तावुतुङ्गावुन्ततौ पयोधरौ
स्तनौ यस्यास्तथाभूताम्।पुनः कीदृशीम् भयहराम् भयहन्त्रीम्।पुनः कीदृशीम् पीताम्बराम्
पीतमम्बरं वस्त्रं यस्यास्तथाभूताम्।

I will now speak of the Mantra of the Bhagavatī,³ by which the World-pervading One should be worshipped.

# मायां लक्ष्मीं समुच्चार्य थान्तं षष्ठस्वरान्वितम्। बिन्दुयुक्तं तदन्ते च योजयेद्वह्निवल्लभाम्।। ४७।।

māyām lakṣmīm samuccārya thāntam ṣaṣṭhasvarānvitam/ binduyuktam tadante ca yojayedvahnivallabhām//

भगवत्या मन्त्रमेवाह मायामित्यादिना। मायां हीँ बीजं लक्ष्मीं श्रीँ बीजं च समुच्चार्य ततः षष्ठस्वरान्वितं बिन्दुयुक्तं च थान्तं वर्णं समुच्चार्य तदन्ते विह्ववल्लभां योजयेत्। सकलपदयोजनया हीँ श्रीँ दूँ स्वाहेति मन्त्रो जातः। थान्तमित्यत्र सान्तमिति वाक्विचत्।

Repeating the Māyā,4 and Lakṣmī<sup>5</sup> Bījas, and the letter

<sup>1.</sup> See ante.

Śiva's vāhana. To the ordinary man Vṛṣabha is a Bull, but the higher Sādhaka sees the embodiment of Dharma in the white Bull.

<sup>3.</sup> The Devi.

<sup>4.</sup> Hrīm.

<sup>5.</sup> Śrīm.

which follows Sa<sup>1</sup> with the sixth vowel,<sup>2</sup> with the Bindu<sup>3</sup> added to it, and thereafter uttering the name of the Śakti of Fire,<sup>4</sup> the Mantra is formed (which is as follows):

#### Mantra

Hrīm Śrīm Hum Svāhā.

# पूर्ववत् स्थापयन् देवीं सर्वदेवबिलं हरेत्। दिधयुक्तमाषभक्तं शर्करादिसमन्वितम्।। ४८।।

pūrvavat sthāpayan devīm sarvadevabalim haret/ dadhiyuktamāṣabhaktam śarkarādisamanvitam//

पूर्वविदत्यादि। ततः पूर्ववत् शिविलङ्गवत् सुगन्धिपुष्पमाल्येन वाससा चाऽऽच्छाद्य दिव्यशय्यायां देवीं स्थापयन् सन् दिधयुक्तं शर्करादिसमन्वितं च माषभक्तं सर्वदेवबलिं हरेद्द्यात्।

Placing the Devī as aforementioned,<sup>5</sup> offerings<sup>6</sup> should be made to all the Devas with a mixture of boiled Māṣa beans<sup>7</sup>, and curd, with sugar, and so forth added to it.

# ऐशान्यां बलिमादाय वारुणेन विशोधयेत्। संपूज्य गन्धपुष्पाभ्यां मन्त्रेणानेन चार्पयेत्।। ४९।।

aiśānyām balimādāya vāruņena viśodhayet/ sampūjya gandhapuṣpābhyām mantreṇānena cārpayet//

ननु केन विधिना सर्वदेवबलिं दद्यादित्याकाङ्क्षायामाह ऐशान्यामित्यादि । वारुणेन वसिति मन्त्रेण ।

These articles of worship should be placed in the Iśāna<sup>8</sup> corner, and purified with the Varuṇa Bīja,<sup>9</sup> and should be offered after purification with scents and flowers and the following:

<sup>1.</sup> i.e., Ha.

<sup>2.</sup> i.e., Ū.

<sup>3.</sup> Candra-bindu—the nasal point, see ante.

<sup>4.</sup> Svāhā.

<sup>5.</sup> Clothed and garlanded like Siva.

<sup>6.</sup> Bali.

<sup>7.</sup> A kind of kidney beans.

<sup>8.</sup> North-East.

<sup>9.</sup> Vam.

सर्वे देवाः सिद्धगणा गन्धर्वोरगराक्षसाः। पिशाचा मातरो यक्षा भूताश्च पितरस्तथा।। ५०।।

sarve devāḥ siddhagaṇā gandharvoragarākṣasāḥ/ piśācā mātaro yakṣā bhūtāśca pitarastathā//

ऋषयो येऽन्यदेवाश्च बलिं गृह्णन्तु संयताः। परिवार्य महादेवं तिष्ठन्तु गिरिजामपि।। ५१।।

ṛṣayo ye'nyadevāśca balin gṛḥṇantu saniyatāḥ/ parivārya mahādevam tiṣṭhantu girijāmapi//

सर्वदेवबलिसमर्पणमन्त्रमेवाह सर्वे देवा: सिद्धगणा इत्यादिकम्।

#### Mantra

O Devas, Siddhas,¹ Gandharvas,² Urgas,³ Rākṣasas, Piśācas, Mothers,⁴ Yakṣas, Bhūtas,⁵ Pitṛs,⁶ Rṣis,ˀ and other Devas! do you quietly take this offering, and do you stay surrounding. Mahā-deva and Girijā.8

ततो जपेन्महादेव्या मन्त्रमेनं यथेप्सितम्। गीतवाद्यादिभिः सद्भिर्विदध्यान्मङ्गलक्रियाम्।। ५२।।

tato japenmahādevyā mantramenanı yathepsitam/gītavādyādibhilı sadbhirvidadhyānmangalkriyām//

एनं हीँ श्रीँ दूँ स्वाहेतीमम्।

Then Japa should be made of the Mantra of the Great Devī as often as one may, and then with excellent songs and instrumental music let the festival be celebrated.

अधिवासं विधायेत्थं परेऽह्नि विहितक्रियः। संकल्पं विधिवत् कृत्वा पञ्च देवान् प्रपूजयेत्।। ५३।।

<sup>1.</sup> See p. 6, notes 4 and 6.

<sup>2.</sup> See p. 69, note 1.

<sup>3.</sup> i.e., one that goes on its breast—i.e., Naga, or Snake.

<sup>4.</sup> See p. 70, note 1.

<sup>5.</sup> Ghosts.

<sup>6.</sup> See ibid.

<sup>7.</sup> See ibid.

<sup>8.</sup> A title of the Devī as Pārvatī (see p. 7, note 3).

adhivāsanı vidhāyetthan pare'hni vihitkriyalı/ sankalpanı vidhivat kṛtvā pañca devān prapūjayet//

Having completed the Adhivāsa<sup>1</sup> in manner above, the following day, after performance of the compulsory daily duties, and having taken the vow, the Five Devas<sup>2</sup> should be worshipped.

मातृपूजां वसोधीरां वृद्धिश्राद्धं समाचरन्। महेशद्वारपालांश्च यजेत् भक्त्या समाहित:।।५४।।

mātṛpūjān vasordhārām vṛddhiśrāddham samācaran/ maheśadvārapālāniśca yajet bhaktyā samāhitaḥ//

पञ्च देवान् ब्रह्मादीन्।

After worshipping the Mātṛs³ and making the Vasudhārā,⁴ and performing Vṛddhi-Śrāddha,⁵ the Door-keepers of Maheśa⁶ should, in a calm and devout frame of mind, be worshipped.

नन्दी महाबलः कीशवदनो गणनायकः। द्वारपालाः शिवस्यैते सर्वे शस्त्रास्त्रपाणयः।। ५५।।

nandī mahābalaḥ kīśavadano gaṇanāyakaḥ/dvārapālāḥ śivasyaite sarve śastrāstrapāṇayaḥ//

The Door-keepers of Śiva are—Nandī, Mahābala, Kīśa-vadana, and Gaṇa-nāyaka; they are all armed with missiles and other weapons.

ततो लिङ्गं समानीय वेदीरूपां च तारिणीम्। मण्डले सर्वतोभद्रे स्थापयेद्वा शुभासने।। ५६।।

tato lingam samānīya vedīrūpām ca tārinīm/ maṇḍale sarvatobhadre sthāpayedvā śubhāsane//

सम्पूज्यान्महेशद्वारपालानाह नन्दीत्यादिनैकेन।

<sup>1.</sup> Preliminary rite.

<sup>2.</sup> Brahmā and others.

<sup>3.</sup> The sixten Mātṛkās, beginning with Gaurī, etc.

<sup>4.</sup> See p. 529, note 2.

<sup>5.</sup> See pp. 600-601.

<sup>6.</sup> Śiva.

Bringing the Linga¹ and Tāriṇī,² as represented by the Gaurī-paṭṭa,³ they should be placed on a Sarvato-bhadra Maṇḍala,⁴ or on an auspicious seat.

# अष्टभिः कलशैः शम्भुं मनुना त्र्यम्बकेन च। स्नापयित्वाऽर्चयेत् भक्त्या षोडशैरुपचारकैः।।५७।।

aṣṭbhiḥ kalaśaiḥ śambhuṁ manunā tryambakena ca/ snāpayitvā'rcayet bhaktyā ṣoḍaśairupacārakaiḥ//

मनुना हीँ ओँ हौँ इति मन्त्रेण। त्र्यम्बकेन त्र्यम्बकं यजामहे इत्यादिना मन्त्रेण।

Śambhu should then be bathed with eight jars of water with the Mantra<sup>5</sup> "Tryambaka," etc., and worshipped with the sixteen articles of worship<sup>6</sup>.

# वेदीं च मूलमन्त्रेण तद्वत् संस्थाप्य पूजयन्। कृताञ्जलिपुटः साधुः प्रार्थयेत् शङ्करं शिवम्।।५८।।

vedīm ca mūlamantreņa tadvat sanisthāpya pūjayan/kṛtānjalipuṭaḥ sādhuḥ prārthayet śankaran śivam//

मूलमन्त्रेण हीँ श्रीँ दूँ स्वाहेति मन्त्रेण। वेदीमित्यत्र देवीमितिवा क्वचित्।

After bathing the Devī in a similar way with the Mūla Mantra, and worshipping Her, the good worshipper should pray to Śaṅkara with joined palms.

# आगच्छ भगवन् शम्भो सर्वदेवनमस्कृत। पिनाकपाणे सर्वेश महादेव नमोऽस्तु ते।।५९।।

āgaccha bhagavan śambho sarvadevanamaskṛta/ pinākapāṇe sarveśa mahādeva namo'stu te//

#### Mantra

Come, O Bhagavān! O Śambhu! O Thou before Whom all

<sup>1.</sup> *i.e.,* Śiva-liṅga.

<sup>2.</sup> A title of Devi-"She Who saves."

<sup>3.</sup> Vedī-rupām tāriņīm, i.e., Tāriņī in the form of a Vedī or Altar. The Gaurī-paṭṭa which symbolises the cosmic yoni and into which the Linga is fixed is like a Vedī to it. See p. 891, note 6.

A form of Yantra.

<sup>5.</sup> See ch. v, verse 210.

<sup>6.</sup> See p. 852, n. 2.

Devas bow! I bow to Thee, Who art armed with the Pināka,<sup>1</sup> Thee the Lord of all; O Great Deva.

# आगच्छ मन्दिरे देव भक्तानुग्रहकारक। भगवत्या सहाऽऽगच्छ कृपां कुरु नमो नम:।।६०।।

āgaccha mandire deva bhaktānugrahakāraka/ bhagavatyā sahā''gaccha kṛpām kuru namo namaḥ//

O Deva! Thou Who conferrest benefits on Thy votaries! do Thou in Thy mercy come to this temple with Bhagavatī: <sup>2</sup> I bow to Thee again and again.

# मातर्देवि महामाये सर्वकल्याणकारिणि। प्रसीद शम्भुना सार्धं नमस्तेऽस्तु हरप्रिये।। ६१।।

mātardevi mahāmāye sarvakalyāṇakāriṇi/ prasīda śambhunā sārdham namaste'stu harapriye//

O Mother! O Devī! O Mahā-māyā !<sup>3</sup> O All-beneficent One! be Thou, along with Śaṁbhu, pleased: I bow to Thee, O Beloved of Hara<sup>4</sup>.

### आयाहि वरदे देवि भवनेऽस्मिन् वरप्रदे। प्रीता भव महेशानि सर्वसम्पत्करी भव।।६२।।

āyāhi varade devi bhavane'smin varaprade/ prītā bhava maheśāni sarvasampatkarī bhava//

Come to this house, O Devī! Thou Who grantest all boons, be Thou pleased, and do Thou grant me all prosperity.

# उत्तिष्ठ देवदेवेशि स्वै: स्वै: परिकरै: सह। सुखं निवसतां गेहे प्रीयेतां भक्तवत्सलौ।। ६३।।

uttisṭha devadeveśi svaiḥ svaiḥ parikaraiḥ saha/ sukhan nivasatām gehe prīyetām bhaktavatsalau//

Rise O Deva! Rise, O Queen of Devas! and Each with Thy followers abide happy in this place; may Both of You be pleased, You Who are kind to Your devotees.

<sup>1.</sup> Śiva's weapon, see ante.

<sup>2.</sup> The Devi.

<sup>3.</sup> The Devī as the wielder of, and liberator from, Māyā.

<sup>4.</sup> Śiva.

# इति प्रार्थ्य शिवं देवीं मङ्गलध्वनिपूर्वकम्। प्रदक्षिणं त्रिधा वेश्म कारियत्वा प्रवेशयेत्।। ६४।।

iti prārthya sivam devīm mangaladhvanipūrvakam/ pradakṣiṇam tridhā vesma kārayitvā pravesayet//

ननु शङ्करं शिवाञ्च प्रति किं प्रार्थयेदित्यपेक्षायामाह आगच्छ भगवन् शम्भो इत्यादि।

Having thus prayed to Siva and the Devī, They should first be carried three times round the Temple, keeping the latter on the right<sup>1</sup> to the accompaniment of joyful sounds,<sup>2</sup> and then taken inside.

# पाषाणखनिते गर्ते इष्टकारचितेऽपि वा। अधिस्त्रभागलिङ्गस्य रोपयेन्मूलमुच्चरन्।। ६५।।

pāṣāṇakhanite garte iṣṭakāracite'pi vā/ adhastribhāgaliṅgasya ropayenmūlamuccaran//

Repeating the Mūla Mantra, one-third of the Linga should be set in a hollow made in a piece of stone or in a masonry hole,

# यावच्चन्द्रश्च सूर्यश्च यावत् पृथ्वी च सागराः। तावदत्र महादेव स्थिरो भव नमोऽस्तु ते।। ६६।।

yāvaccandraśca sūryaśca yāvat pṛthvī ca sāgarāḥ/tāvadatra mahādeva sthiro bhava namo'stu te//

पाषाणेत्यादि। ततो मूलं मन्त्रमुच्चरन् साधकः पाषाणे स्वनिते इष्टकारचितेऽपि वा गर्ते लिङ्गस्याऽधिस्त्रभागमधो रोपयेत्।

(with the following Mantra)

#### Mantra

O Mahādeva! do Thou remain here so long as the Moon and the Sun endure, so long as the Earth and the Oceans endure: I bow to Thee.

मन्त्रेणानेन सुदृढं कारियत्वा सदाशिवम्। उत्तराग्रां तत्र वेदीं मूलेनैव प्रवेशयेत्।।६७।।

Pradakşiņa.

<sup>2.</sup> Such as Uludhvani.

mantreṇānena sudṛḍhaṁ kārayitvā sadāśivam/ uttarāgrāṁ tatra vedīṁ mūlenaiva praveśayet//

Having firmly fixed Sadā-śiva with this Mantra, the Gaurīpaṭṭa, with its tapering end to the North, should be placed over the Linga, that it may be pierced by the latter<sup>1</sup>.

# स्थिरा भव जगद्धात्रि सृष्टिस्थित्यन्तकारिणि। यावदिवानिशानाथौ तावदत्र स्थिरा भव।। ६८।।

sthirā bhava jagaddhātri sṛṣṭisthityantakāriṇi/ yāvaddivāniśānāthau tāvadatra sthirā bhava//

मन्त्रेणेत्यादि। अनेन यावच्चन्द्रश्च सूर्यश्चेत्यादिना मन्त्रेण सदाशिवं सुदृढं कारियत्वा मूलेनैव मन्त्रेण तत्र सदाशिवे वेदीं प्रवेशयेत्।

#### Mantra

Be Thou here, O Jagad-dhātrī!<sup>2</sup> Thou That art the Cause of creation; existence, and destruction of things; abide Thou here so long as the Sun and the Moon endure.

अनेन सुदृढीकृत्य लिङ्गं स्पष्ट्वा पठेदिमम्।।६९।।

anena sudṛḍhīkṛtya liṅgaṁ spaṣṭvā paṭhedimam// सुदृढीकृत्य वेदीमिति शेष:।

Having firmly fixed it, the Linga should be touched and the following (Mantra) should be repeated.

> व्याघ्रा भूताः पिशाचाश्च गन्धर्वाः सिद्धचारणाः। यक्षा नागाश्च वेतालाः लोकपाला महर्षयः।। ७०।। मातरो गणनाथाश्च विष्णुर्ब्रह्मा बृहस्पतिः। यस्य सिंहासने युक्ता भूचराः खेचरास्तथा।। ७१।। आवाहयामि तं देवं त्र्यक्षमीशानमव्ययम्। आगच्छ भगवन्तत्र ब्रह्मनिर्मितयन्त्रके।। ७२।।

<sup>1.</sup> The Linga is already fixed and erect, the head enters the aperture of the Gaurī-paṭṭa, which is then slipped over the Linga until it reaches its resting-place.

<sup>2.</sup> The Devī as World-Creatrix.

vyāghrā bhūtāh piśācāśca gandharvāh siddhacāranāh/ nāgāśca yaksā vetālāh lokavālā maharsayah// gananāthāśca mātaro visnurbrahmā brhasptih/ yasya simhāsane yuktã bhūcarāh khecarāstathā// devam tryaksamīśānamavyayam/ āvāhayāmi tam bhaqavannatra brahmanirmitayantrake// ãgaccha

#### Mantra

I invoke that Deva who has three eyes, the imperishable Iśāna,¹ around whose lion-seat² are tigers, Bhūtas, Piśācas,³ Gandharvas,⁴ Siddhas,⁵ Cāraṇas,⁶ Yakṣas,ⁿ Nāgas,՞ Vetālas,⁰ Loka-pālas,¹⁰ Maharṣis,¹¹ Mātṛs,¹² Gaṇanāthas,¹³ Viṣṇu, Brahmā, and Bṛhaspati,¹⁴ and all beings which live on earth or in the air; come, O Bhagavān! to this Yantra, which is the handiwork of Brahmā, for the prosperity and happiness of all.

# धुवाय भव सर्वेषां शुभाय च सुखाय च। ततो देवप्रतिष्ठोक्तविधिना स्नापयन् शिवम्।। ७३।।

dhruvāya bhava sarveṣāni śubhāya ca sukhāya ca/ tato devapratiṣṭhoktavidhinā snāpayan śivam//

Beloved! Siva should then be bathed according to the injunctions relating to the consecration of a Deva, and having been meditated upon as before-mentioned, should be worshipped with mental offerings<sup>15</sup>.

- 1. Lord, Ruler.
- 2. Simhāsana, i.e., throne.
- 3. Ghosts, Ghouls and filthy spirits.
- 4. See p. 6, note 6.
- 5. See p. 6, note 4.
- 6. See p. 7, note 5.
- 7. Attendants of Kubera the Deva of Wealth.
- 8. Serpent divinities.
- 9. See p. 42, note 2; 67 note 1.
- 10. Guardians of the Quarters, p. 325, note 2.
- 11. Great Ŗṣis, or sages.
- 12. Divine Mothers, Gauri, etc.
- 13. See p. 7, note 1.
- 14. Guru of the Celestials.
- 15. Articles of worship. See Ch. III, 52, ante.

# प्राग्वद्भ्यात्वा मानसोपचारैः सम्पूजयेत् प्रिये। विशेषमर्घ्यं संस्थाप्य समर्च्य गणदेवताः। पुनर्ध्यात्वा महेशानं पुष्यं लिङ्गोपरि न्यसेत्।। ७४।।

prāgvaddhyātvā mānasopacārailī sampūjayet priye/ višeṣamarghyam samsthāpya samarcya gaṇadevatāli/ punardhyātvā maheśānam puṣpam lingopari nyaset//

इमं कं पठेदित्याकाङ्क्षायामाह व्याघ्रभूता इत्यादीत्यादि।

After placing a special Arghya,<sup>1</sup> and having worshipped the Gaṇa-devatās,<sup>2</sup> and meditated upon Maheśa<sup>3</sup> again, flowers should be placed on the Linga.

पाशाङ्कुशपुटा शक्तिर्यादिसान्ताः सिबन्दुकाः। हौँ हंस इति मन्त्रेण तत्र प्राणान् निवेशयेत्। चन्दनागुरुकाश्मीरैर्विलिप्य गिरिजापतिम्।। ७५।।

pāśāṅkuśapuṭā śaktiryādisāntāḥ sabindukāḥ/ hauṁ haṁsa iti mantreṇa tatra prāṇān niveśayet/ candanāgurukāśmīrairvilipya girijāpatim//

Repeating the Śakti Bīja<sup>4</sup> between Pāśa<sup>5</sup> and Aṅkuśa,<sup>6</sup> and the letters from Ya to Sa<sup>7</sup> with Nāda-bindu, and then "Hauṁ Haṁsaḥ,"<sup>8</sup> the Prāṇas of Sadāśiva should be placed into the Liṅga<sup>9</sup>.

# यजेत् प्रागुक्तविधिना षोडशैरुपचारकै:। जातनामादिसंस्कारान् कृत्वा पूर्वविधानवत्।। ७६।।

yajet prāguktavidhinā ṣoḍaśairupacārakailı/ jātanāmādisaniskārān kṛtvā pūrvavidhānavat//

- 1. Offering. See Ch. V, 158.
- 2. The surrounding Devas.
- 3. Śiva.
- 4. *i.e.*, Hrīm.
- 5. Ām.
- 6. Krom.
- 7. Ya, Ra, La, Va, Śa, Ṣa, Sa.
- 8. The Mantra so formed is —Ām Hrīm Krom Yam Ram Lam Vam Śam Ṣam Sam Haum Hamsah.
- 9. The Linga is vitalised by the Prāṇa-pratistḥā or life-giving ceremony. As to Prāṇa, see author's World as Power: Life.

पाशेत्यादि। पाशाङ्कुशपुटा पाशाङ्कुशाभ्याम् आँ क्रोँ बीजाभ्यां पुट आद्यन्तयोः संयोगो यस्यास्तथाभूता शक्तिः हीँ बीजं पूर्वमुच्येत। ततः सिबन्दुकाः सानुस्वारा यादिसान्ता वर्णा वक्तव्याः। ततो हौँ हंसः इत्युच्येत्। योजनया आँ हीँ क्रोँ यं रं लं वं शं षं सं हौँ हंसः इति मन्त्रो जातः। इत्यनेन मन्त्रेण प्रागुक्तविधानेन तत्र लिङ्गे प्राणान्निवेशयेत्।

Then, smearing the Husband of the Daughter of the Mountain<sup>1</sup> with sandal, aguru, and saffron, He should be worshipped with the sixteen articles of worship according to the injunctions laid down after performing the Jatā, the Nāma,<sup>2</sup> and other rites.

#### समाप्य सर्वं विधिवत् वेद्यां देवीं महेश्वरीम्। अभ्यर्च्य तत्र देवस्य मूर्तीरष्टौ प्रपूजयेत्।। ७७।।

samāpya sarvam vidhivat vedyām devīm maheśvarīm/ abhyarcya tatra devasya mūrtīraṣṭau prapūjayet// तत्र वेद्यामेव।

After concluding everything according to the injunctions, and after worshipping the Devī in the Gaurī-paṭṭa, the eight images of the Deva should be carefully worshipped.

शर्वः क्षितिः समुद्दिष्टा भवो जलमुदाहृता। रुद्रोऽग्निरुग्रो वायुः स्याद् भीम आकाशशब्दितः।। ७८।। पशोः पतिर्यजमानो महादेवः सुधाकरः। ईशानः सूर्य इत्येते मूर्तयोऽष्टौ प्रकीर्तिताः।। ७९।।

śarvaḥ kṣitili samuddiṣṭā bhavo jalamudāhṛtā/ rudro'gnirugro vāyuli syād bhīma ākāśaśabditali// paśoḥ patiryajamāno mahādevali sudhākarali/ īśānali sūrya ityete mūrtayo'ṣṭau prakīrtitāli// महादेवस्य प्रपूज्या अष्टौ मूर्तीराह शर्वः क्षितिरितदिभ्यां द्वाभ्याम्।

By the name Śarva³ his relation to the Earth is shown; by

<sup>1.</sup> Girijā-pati—the Husband (Lord=Pati) of the Daughter (-Jā) of the (Himālaya) Mountain (Giri), whose emblem the Linga is.

<sup>2.</sup> See Ch. ix, 131-143, for Jāta (Birth), and Nāma (Naming) rites of children.

<sup>3.</sup> This and the following are the names of the eight forms of Siva. As Sarva he is the presiding Deva of Earth, as Bhava of water and so on.

Bhava, Water; by Rudra, Fire; by Ugra, Wind; by Bhīma, Ether; by Paśu-pati the Employer of a priest for sacrifice, by Mahādeva the Source of Nectar, and by Iśāna, the Sun; these are declared to be the Eight forms.

प्रणवादिनमोऽन्तेन प्रत्येकाह्वानपूर्वकम्। पूर्वादीशानपर्यन्तमष्ट मूर्तीः क्रमाद्यजेत्।। ८०।।

praṇavādinamo'ntena pratyekāhvānapūrvakam/ pūrvādīśānaparyantamaṣṭa mūrtīlṭ kramādyajet//

ननु केन विधिना महादेवस्याष्ट्री मूर्ती: प्रपूजयेदित्यपेक्षायामाह प्रणवादीत्यादि। प्रणवादिनमोऽन्तेन नाममन्त्रेण। पूर्वात् पूर्वमारभ्य। यथा शर्व क्षितिमूर्ते इहागच्छ इह तिष्ट इह सिन्नधेहि मम पूजां गृहाणेत्याहूय ओँ शर्वाय क्षितिमूर्तये नम इति मन्त्रेण वेद्यां पूर्वदेशे गन्धपुष्पादिभि: शर्वं क्षितिमूर्तिं यजेत्। एवमेवाऽऽग्नेयादिषु क्रमतोऽन्या अपि सप्त मूर्तीर्यजेत्।

Each of these should be invoked and worshipped in their order (in the corners), beginning with the East and ending with the North-East, uttering the Praṇava<sup>4</sup> first and Namaḥ last<sup>5</sup>.

ं इन्द्रादिदिक्पतीनिष्ट्वा ब्राह्म्याद्याश्चाऽष्ट्रमातृकाः। वृषं वितानं गेहादि दद्यादीशाय साधकः।। ८९।।

<sup>1.</sup> Ākāśa.

<sup>2.</sup> Yajamāna. By this name (Paśupati) Śiva is denoted as Lord of men (see note 6 below).

<sup>3.</sup> Sudhā-kara—i.e., the Moon.

<sup>4.</sup> Om.

<sup>5.</sup> The Mantras which are said are —Om Śarvāya kṣiti-mūrtaye Namaḥ; Om Bhavāya jalamurtaye Namaḥ; Om Rudrāya agni-mūrtaye Namaḥ; Om Ugrāya vāyumūrtaye Namaḥ; Om Bhīmāya ākāśamūrtaye Namaḥ; Om Paśu-pataye yajamāna-mūrtaye Namaḥ; Om Mahādevāya somamūrtaye Namaḥ; Om Iśānāya sūryamūrtaye Namaḥ. Bhava means existence—and water—the first of things. Rudra means fierce, and so in Agni (Fire). Ugra means strong beyond measure, and Pavana or Vāyu is that. Bhīma means terrific and the great Void is terrific. The Yajamāna is like an animal (Paśu), which requires to be guided, and the Lord of Paśu (Paśu-pati) does that. Mahādeva is the great benignant Deva—the abode of all which is sweet and life-giving. Iśāna is the Lord of all.

indrādidikpatīniṣṭvā brāhmyādyāścā'ṣṭamātṛkāḥ/ vṛṣam vitānam gehādi dadyādīśāya sādhakaḥ//

After having worshipped Indra and the other Dikpālas,<sup>1</sup> the eight Mātṛs, Brāhmī, and others, the worshipper should give to Īśa the Bull, awning,<sup>2</sup> house, and the like.

ततः कृताञ्चलिर्भक्त्या प्रार्थयेत् पार्वतीपतिम्।।८२।।

tatalı kṛtāñjalirbhaktyā prārthayet pārvatīpatim//
इष्टा पूजियत्वा।

Then, with joined palms, he should with fervour pray to the Husband of Pārvatī (as follows).

> गृहेऽस्मिन् करुणासिन्धो स्थापितोऽसि मया प्रभो। प्रसीद भगवन् शम्भो सर्वकारणकारण।। ८३।। यावत् ससागरा पृथ्वी यावत् शशिदिवाकरौ। तावदस्मिन् गृहे तिष्ठ नमस्ते परमेश्वर।। ८४।। गृहेऽस्मिन् यस्य कस्यापि जीवस्य मरणं भवेत्। न तत्पापै: प्रलिप्येऽहं प्रसादात्तव धूर्जटे।। ८५।।

gṛhe'smin karuṇāsindho sthāpito'si mayā prabho/ prasīda bhagavan śambho sarvakāraṇakāraṇa// yāvat sasāgarā pṛthvī yāvat śaśidivākarau/ tāvadasmin gṛhe tiṣṭha namaste parameśvara// gṛhe'smin yasya kasyāpi jīvasya maraṇam bhavet/ na tatpāpaili pralipye'ham prasādāttava dhūrjaṭe//

#### Mantra

O Ocean of Mercy! O Lord! Thou hast been placed in this place by me; be Thou pleased (with me). O Śambhu! Thou Who art the Cause of all causes, do Thou abide in this room, O Supreme Deva! so long as the Earth with all its Oceans exists, so long as the Moon and the Sun endure: I bow to Thee. Should

<sup>1.</sup> The Protectors of the Quarters Indra and others. See *ante*, under vv. 70-72.

<sup>2.</sup> Placed on temple at time of consecreation.

there occur in this temple, the death of any living being, may I, O Dhūrjaṭī!² by Thy grace, be kept from that sin.

#### ततः प्रदक्षिणीकृत्य नमस्कृत्य गृहं व्रजेत्। प्रभाते पुनरागत्य स्नापयेच्चन्द्रशेखरम्।। ८६।।

tatalı pradakşinīkṛtya namaskṛtya gṛhani vrajet/ prabhāte punarāgatya snāpayeccandraśekharam//

ननु पार्वतीपतिं किं प्रार्थयेदित्याकाङ्क्षायामाह गृहेऽस्मिन् करुणासिन्धो इत्यादि।

The dedicator should go round the image, keeping it on his right, and, having bowed before the Deva, go home. Returning again in the morning, he should bathe Candra-śekhara<sup>3</sup>.

शुद्धैः पञ्चामृतैः स्नानं प्रथमं प्रतिपादयेत्। ततः सुगन्धितोयानां कलशैः शतसंख्यकैः।।८७।।

śuddhaiḥ pañcāmṛtaiḥ snānam prathamam pratipādayet/ tataḥ sugandhitoyānām kalaśaiḥ śatasamkhyakaiḥ// ननु केन द्रव्येण शिवं स्नापयेदित्यपेक्षायामाह शुद्धैरित्यादि।

संपूज्य तं यथाशक्त्या प्रार्थयेत् भक्तिभावतः।। ८८।। sampūjya tam yathāśaktyā prārthayet bhaktibhāvataḥ// तम् शिवम्।

He should first be bathed with consecrated Pañcāmṛta and then with a hundred jars of scented water; and the worshipper, having worshipped Him to the best of his powers, should pray to Him (as follows).

> विधिहीनं क्रियाहीनं भिक्तिहीनं यदिर्चितम्। सम्पूर्णमस्तु तत् सर्वं त्वत्प्रसादादुमापते।।८९।। यावच्चन्द्रश्च सूर्यश्च यावत् पृथ्वी च सागराः। तावन्मे कीर्तिरतुला लोके तिष्ठतु सर्वदा।।९०।।

<sup>1.</sup> *i.e.*, in the Temple or its precincts.

<sup>2.</sup> Dhūrjaṭī—Śiva having the burden—dhūr—of the three worlds.

<sup>3.</sup> Siva, so called on account of the crescent Moon which He has on His forehead.

vidhihīnam kriyāhīnam bhaktihīnam yadarcitam/ sampūrņamastu tat sarvam tvatprasādādumāpate// yāvaccandraśca sūryaśca yāvat pṛthvī ca sāgarāḥ/ tāvanme kīrtiratulā loke tisthatu sarvadā//

#### Mantra

O Husband of Umā!¹ if there has been any irregularity, omission, want of devotion in this worship, may they all by Thy grace, be rectified, and may my fame remain incomparable in this world so long as the Moon, the Sun, the Earth, and its Oceans endure.

#### नमस्त्र्यक्षाय रुद्राय पिनाकवरधारिणे। विष्णुब्रह्मेन्द्रसूर्याद्यैरचिंताय नमो नमः।। ९१।।

namastryakṣāya rudrāya pinākavaradhāriṇe/ viṣṇubrahmendrasūryādyairarcitāya namo namaḥ//

I bow to the three-eyed Rudra, Who wields the excellent Pināka, to Him Who is worshipped by Viṣṇu, Brahmā, Indra, Sūrya, and other Devas, I bow again and again.

#### ततस्तु दक्षिणां दत्त्वा भोजयेत् कौलिकान् द्विजान्। भक्ष्यैः पेयैश्च वासोभिर्दरिदान् परितोषयेत्।। ९२।।

tatastu dakṣiṇām dattvā bhojayet kaulikān dvijān/bhakṣyaiḥ peyaiśca vāsobhirdaridrān paritoṣayet//

The worshipper should, then make presents,<sup>2</sup> and feast the Kaulika-dvijas,<sup>3</sup> and give pleasure to the poor by gifts of food, drink; and clothes.

Umā is a name of Devī. See Canto I of Kālidāsa's Kumārasanibhava; Umeti mātrā tapaso niṣiddhā, Paścād umākhyām sumukhī jagāma.

<sup>(&</sup>quot;'Oh (u) do not (mā).' Thus was She restrained from Tapas by (Her) mother: thereafter She of beautiful face went by the ame of Umā.")

Daksinā.

<sup>3.</sup> *i.e.*, a Kual who has received his Pūrṇābhiṣeka initiation, upon which he is born again. The passage may also be interpreted to mean Kaulikas and Dvijas (twice-born classes).

#### प्रत्यहं पूजयेदेवं यथाविभवमात्मनः। स्थावरं शिवलिङ्गं तु न कदापि विचालयेत्।। ९३।।

pratyahan pūjayeddevam yathāvibhavamātmanaļ/ sthāvaram sivalingam tu na kadāpi vicālayet//

The Deva should be worshipped every day according to one's means. The fixed Śiva-linga should on no account be removed.

#### अचलस्येशलिङ्गस्य प्रतिष्ठा कथितेति ते। सङ्क्षेपात् परमेशानि सर्वागमसमुद्धता।। ९४।।

acalasyeśalingasya pratistliā kathiteti te/sankṣepāt parameśāni sarvāgamasamuddhṛtā//

ननु शिवं किं प्रार्थयेदित्याकाङ्क्षायामाह विधिहीनमित्यादि।

Parameśvarī! I have in brief spoken to Thee of the rites relating to the consecration of the immovable<sup>2</sup> Śiva-liṅga, gathering the same from all the Āgamas.

#### श्रीदेव्युवाच

#### यद्यकस्माद्देवतानां पूजाबाधो भवेद्विभो। विधेयं तत्र किं भक्तैस्तन्मे कथय तत्त्वतः।। ९५।।

śridevyuvāca

yadyakasmāddevatānāni pūjābādho bhavedvibho/ vidheyam tatra kini bhaktaistanme kathaya tattvataḥ//

#### Śrī Devī said:

If, O Lord! there be an accidental omission in the worship of the Devas, then what should be done by their votaries—do Thou speak in detail about this.

अपूजनीया कैर्दोषैर्भवेयुर्देवमूर्तय:। त्याज्या वा केन दोषेण तदुपायश्च भण्यताम्।। ९६।।

apūjanīyā kaidoṣairbhaveyurdevamūrtayaḥ/ tyājyā vā kena doṣeṇa tadupāyaśca bhaṇyatām//

Sthāvara. The image of any other Deva may be moved, but not a Śiva-linga. Where it has been fixed it must remain.

<sup>2.</sup> Acala.

श्रीदेव्युवाच यदीत्यादि। तत्र पूजाबाधे सित।

Say, on account of what faults are images of Devas unfit for worship, and should thus be rejected,<sup>1</sup> and what should be done?

श्रीसदाशिव उवाच

एकाहमर्चनाबाधे द्विगुणं देवमर्चयेत्। दिनद्वये तद्द्विगुणं तद्द्वैगुण्यं दिनत्रये।। ९७।।

śrīsadāśiva uvāca

ekāhamarcanābādhe dviguṇaṁ devamarcayet/ dinadvaye taddviguṇaṁ taddvaiguṇyaṁ dinatraye// Śrī Sadāśiva said :

If there be an omission to worship an image for a day, then (the next day) the worship should be twice performed; if for two days, then the worship should be four times performed; if for three days, then it should be celebrated eight times.

> ततः षण्मासपर्यन्तं यदि पूजा न सम्भवेत्। तदाऽष्टकलशैर्देवं स्नापयित्वा यजेत् सुधीः।। ९८।।

tatalı şanımāsaparyantanı yadi pūjā na sambhavet/ tadā'stakalaśairdevani snāpayitvā yajet sudhīli//

If the omission extends three days, but does not exceed six months, then the wise man should worship after bathing the Deva with eight jars of water.

> षण्मासात् परतो देवं प्राक्संस्कारविधानतः। पुनः सुसंस्कृतं कृत्वा पूजयेत् साधकाग्रणीः।। ९९।।

ṣaṇmāsāt parato devam prāksamskārvidhānatali/ punali susamskṛtam kṛtvā pūjayet sādhakāgraṇīḥ// एवं प्रार्थित: सन् श्रीसदाशिव उवाच एकाहमर्चनाबाधे इत्यादि।

If the period of omission exceeds six months, then the excellent worshipper should carefully consecrate the Deva

<sup>1.</sup> *e.g.*, where the image is polluted or injured, and the like (*vide post*, verse 100).

according to the rules already laid down, and then worship Him.

#### खण्डितं स्फुटितं व्यङ्गं संस्पृष्टं कुष्ठरोगिणा। पतितं दुष्टभूम्यादौ न देवं पूजयेद्बुधः।। १००।।

khaṇḍitam sphuṭitam vyaṅgam samspṛṣṭam kuṣṭharogiṇā/ patitam duṣṭabhūmyādau na devam pūjayedbudhaḥ//

The wise man should not worship the image of a Deva which is broken or is holed, or which has lost a limb, or has been touched by a leper, or has fallen on unholy ground.

#### हीनाङ्गं स्फुटितं भग्नं देवं तोये विसर्जयेत्। स्पर्शादिदोषदुष्टं तु संस्कृत्य पुनरर्चयेत्।।१०१।।

hīnāṅgam sphuṭitam bhagnam devam toye visarjayet/ sparśādidoṣaduṣṭam tu samskṛtya punararcayet//

The image of a Deva with missing limbs, or which is broken or has holes in it, should, be consigned to water. If the image has been made impure by touch, it should be consecrated, and then worshipped.

#### महापीठेऽनादिलिङ्गे सर्वदोषविवर्जिते। सर्वदा पूजयेत्तत्र स्वं स्विमष्टं सुखाप्तये।। १०२।।

mahāpīṭhe'nādiliṅge sarvadoṣavivarjite/ sarvadā pūjayettatra svaṁ svamiṣṭaṁ sukhāptaye//

The Mahāpīṭhas and Anādi-liṅgas¹ are free from all deficiencies, and these should always be worshipped for the attainment of happiness by each worshipper as he pleases.

# यद्यत्पृष्टं महामाये नृणां कर्मानुजीविनाम्। निःश्रेयसाय तत् सर्वं सविशेषं प्रकीर्तितम्।। १०३।।

yadyatprstam mahāmāye nrṇām karmānujīvinām/ niliśreyasāya tat sarvam savišesam prakīrtitam//

Mahāmāyā! whatever Thou hast asked for the good of men who act with a view to the fruits of action, I have answered all this in detail.

<sup>1.</sup> See ante, p. 890, note 6.

#### विना कर्म न तिष्ठन्ति क्षणार्धमिप देहिनः। अनिच्छन्तोऽपि विवशाः कृष्यन्ते कर्मवायुना।। १०४।।

vinā karma na tiṣṭhanti kṣaṇārdhamapi dehinaḥ/ anicchanto'pi vivaśāḥ kṛṣyante karmavāyunā//

Men cannot live without some actions even for half a moment. Even when men are. unwilling, they are, in spite of themselves, drawn by the force of Action<sup>1</sup>.

#### कर्मणा सुखमश्निन्त दुःखमश्निन्त कर्मणा। जायन्ते च प्रलीयन्ते वर्तन्ते कर्मणो वशात्।। १०५।।

karmaṇā sukhamaśnanti dulikhamaśnanti karmaṇā/ jāyante ca pralīyante vartante karmaṇo vaśāt//

By Action men enjoy happiness, and by Action again they suffer pain. They are born, they live, and they die the slaves of Action<sup>2</sup>.

# अतो बहुविधं कर्म कथितं साधनान्वितम्। प्रवृत्तयेऽल्पबोधानां दुश्चेष्टितनिवृत्तये।। १०६।।

ato bahuvidham karma kathitam sādhanānvitam/ pravṛttaye'lpabodhānām duśceṣṭitanivṛttaye//

It is for this that I have spoken of various kinds of action, such as Sādhana and the like, for the guidance of the intellectually weak in the paths of righteousness, and that they may be restrained from wicked acts.

#### यतो हि कर्म द्विविधं शुभञ्चाऽशुभमेव च। अशुभात् कर्मणो यान्ति प्राणिनस्तीव्रयातनाम्।। १०७।।

yato hi karma dvividham śubhañcā' śubhameva ca/ aśubhāt karmaņo yānti prāṇinastīvrayātanām//

व्यङ्गम् विगताङ्गम्।

There are two kinds of action—good and evil; the effect of evil action is that men suffer acute pain.

<sup>1.</sup> Karmavāyu. Human activity is compared to Air (Vāyu) as its characteristic is Motion (Calanapara).

<sup>2.</sup> That is, Karma prompted by wordly motives (see verse 112, post).

#### कर्मणोऽपि शुभाद्देवि फलेष्वासक्तचेतसः। प्रयान्त्यायान्त्यमुत्रेह कर्मशृङ्खलयन्त्रिताः।। १०८।।

karmaṇo'pi śubhāddevi phaleṣvāsaktacetasaḥ/ prayāntyāyāntyamutreha karmaśṛṅkhalayantritāḥ//

And, O Devī! those who do good acts with minds intent on the fruits thereof go to the next world, and come back again to this, chained by their action<sup>1</sup>.

#### यावन्न क्षीयते कर्म शुभं वाऽशुभमेव वा। तावन्न जायते मोक्षो नृणां कल्पशतैरिप।। १०९।।

yāvanna kṣīyate karma śubhani vā'śubhameva vā/ tāvanna jāyate mokṣo nṛṇām kalpaśatairapi//

Therefore men will not attain final Liberation even at the end of a hundred Kalpas<sup>2</sup> so long as action, whether good or evil, is not destroyed.

#### यथा लौहमयै: पाशै: पाशै: स्वर्णमयैरिप। तथा बद्धो भवेज्जीव: कर्मभिश्चाऽश्भै: श्भै: ।। ११०।।

yatlıā laulıamayailı pāśailı pāśailı svarnamayairapi/tatlıā baddlıo bliavejjīvalı karmabliścā śubliailı śubliailı//

एवं नानाविधानि सुखप्रापकानि प्रचुरसाधनसंयुक्तानि कर्माणि व्याहृत्येदानीं ब्रह्मज्ञानेनैव लोका मुक्तिमधिगच्छेयुर्नतु कर्मिभिरिति व्याहर्तुमुपक्रमते कर्मणोऽपि शुभादित्यादि। हे देवि शुभादिप कर्मणो हेतो: फलेष्वासक्तचेतसो जना: कर्म-शृङ्खलयन्त्रिता: कर्मरूपेण निगडेन बद्धा: सन्तो लोकादस्मादमुत्र परलोके प्रयान्ति तस्माच्च लोकात् पुनिरहाऽऽयान्ति मुक्तिभाजिनस्तु न भवन्तीत्यर्थ:।

As a man in bound, be it by a gold or iron chain, so he is bound by his action, be it good or evil.

#### कुर्वाणः सततं कर्म कृत्वा कष्टशतान्यपि। तावन लभते मोक्षं यावत् ज्ञानं न विन्दति।। १११।।

kurvāṇalı satatain karma kṛtvā kaṣṭaśatānyapi/ tāvanna labhate mokṣani yāvat jñānani na vindati//

<sup>1.</sup> For action which involves the thirs for life leads to life in birth and rebirth.

<sup>2.</sup> A Kalpa is 4,320,000,000 years.

#### न विन्दति न लभते।

So long as a man, has not Knowledge,<sup>1</sup> he does not attain final Liberation, even though he be in the constant practice of religious acts and a hundred austerities.

## ज्ञानं तत्त्विवचारेण निष्कामेणापि कर्मणा। जायते क्षीणतमसां विदुषां निर्मलात्मनाम्।। ११२।।

jñānani tattvavicāreņa niṣkāmeṇāpi karmaṇā/ jāyate kṣīṇatamasāni viduṣāni nirmalātmanām//

The Knowledge of the wise from whom the darkness of ignorance<sup>2</sup> is removed, and whose souls are pure,<sup>3</sup> arises from the performance of duty without expectation of fruit or reward,<sup>4</sup> and by constant meditation on the Brahman<sup>5</sup>.

#### ब्रह्मादितृणपर्यन्तं मायया किल्पतं जगत्। सत्यमेकं परं ब्रह्म विदित्वैवं सुखी भवेत्।।११३।।

bralımāditrṇaparyantam māyayā kalpitam jagat/ satyamekam param bralıma viditvaivam sukhī bhavet//

ननु मोक्षेकसाधनं ज्ञानं कथमुत्पद्यते तत्राह ज्ञानमित्यादि। तत्त्वविचारेण ब्रह्मणो विचारेण क्षीणतमसाम् क्षीणाज्ञानरूपान्धकाराणाम्। निर्मलात्मनां विमलान्तःकरणानाम्।

He who knows that all which is in this universe from Brahmã to a blade of grass is but the creation of Māyā,<sup>6</sup> and that the Brahman is the one and Supreme Reality is happy.

#### विहाय नामरूपाणि नित्ये ब्रह्मणि निश्चले। परिनिश्चिततत्त्वो यः स मुक्तः कर्मबन्धनात्।। ११४।।

Jñāna: that is, Brahma-Jñāna. A distincition is made between Jñāna, which leads to Liberation and Vijñāna which is proficiency in the Arts and Sciences.

<sup>2.</sup> Kṣīṇatamaḥ—from whose mind the Tamo-guṇa has disappeared.

<sup>3.</sup> Nirmalātmā.

<sup>4.</sup> Nişkāma-karma.

<sup>5.</sup> Tattva-vicāra—that is, meditation on the Tattvas and the Supreme Tattva, the Brahman.

<sup>6.</sup> The Power of Śiva, whereby the worlds appear. See Śakti and Śākta. Cf. Ch. ii, verse 34, 46.

vihāya nāmarūpāṇi nitye brahmaṇi niścale/ pariniścitatattvo yaḥ sa muktaḥ karmabandhanāt//

That man is released from the bonds of action who, renouncing Name and Form, has attained to complete knowledge of the Reality<sup>1</sup> of the eternal and immutable Brahman.

#### न मुक्तिर्जपनाद्धोमादुपवासशतैरिप। ब्रह्मैवाऽहमिति ज्ञात्वा मुक्तो भवति देहभृत।। ११५।।

na muktirjapanāddhomādupavāsasatairapi/ brahmaivā'hmiti jñātvā mukto bhavti dehabhṛta//

विहायेत्यादि । नित्ये अविनाशिनि निश्चले पूर्वरूपापरित्यागिनि परिनिश्चितं सम्यक् निर्णीतं तत्त्वं याथार्थ्यं येन स परिनिश्चिततत्त्व:।

Liberation<sup>2</sup> does not come from Japa,<sup>3</sup> Homa,<sup>4</sup> or a hundred fasts; man becomes liberated by the knowledge that he himself is Brahman<sup>5</sup>.

#### आत्मा साक्षी विभुः पूर्णः सत्योऽद्वैतः परात्परः। देहस्थोऽपि न देहस्थो ज्ञात्वैवं मुक्तिभाग् भवेत्।। ११६।।

ātmā sākṣī vibhuli pūrṇali satyo'dvaitali parātparali/dehastho'pi na dehastho jñātvaivani muktibhāg bhavet//

Final Liberation is attained by the knowledge that the Ātmā (Spirit) is the Witness,<sup>6</sup> is the Truth,<sup>7</sup> is omnipresent, is one,<sup>8</sup> free from all illuding distractions of self and not-self,<sup>9</sup> the supreme; and, though Abiding in the body, is not in the body<sup>10</sup>.

<sup>1.</sup> Tattva. "Being, Manifestation and Bliss belong to the Brahman. Name and Form to the manifested world."

<sup>2.</sup> Mukti.

<sup>3.</sup> Recitation of Mantras.

<sup>4.</sup> Sacrifice (see ante, Ch. VI, 119-164).

<sup>5.</sup> Brahmaivāham—i.e., Brahma eva aham="I verily am the Brahman"; or Sa'ham—i.e., Saḥ Aham="I am He."

<sup>6.</sup> *i.e.*, independent witness of a man's actions—as it is said, Ātmā sākṣī cetā kevalo nirguṇaśca. (Svetāśvatara, 6, 11).

<sup>7.</sup> Satyam, that is the Real, that is the True.

<sup>8.</sup> Pūrņa=Impartite, which Bhāratī renders by Akhaṇḍa.

<sup>9.</sup> Advaita.

<sup>10.</sup> The Spirit, being One, is not confined to the body. There is but one Spirit, in which all bodies inhere.

#### बालक्रीडनवत् सर्वं रूपनामादिकल्पनम्। विहाय ब्रह्मनिष्ठो यः स मुक्तो नाऽत्र संशयः।। ११७।।

bālakrīdanavat sarvani rūpanāmādikalpanam/ vihāya brahmanistho yali sa mukto nā'tra samsayali//

All imagination of Name, Form and the like are but the play of a child. He who put away all this and is firmly attached to the Brahman, is, without doubt, liberated.

#### मनसा कल्पिता मूर्तिर्नृणां चेन्मोक्षसाधनी। स्वप्नलब्धेन राज्येन राजानो मानवास्तदा।।११८।।

manasā kalpitā mūrtirnṛṇām cenmokṣasādhanī/ svapnalabdhena rājyena rājāno mānavāstadā//

आत्मेत्यादि । साक्षी शुभाशुभद्रष्य । विभु: व्यापक: । पूर्ण: अखण्डरूप: । अद्वैत: स्वजातीयविजातीयस्वगतभेदशून्य: ।

If the form imagined by the (human) mind were to lead to Liberation, then undoubtedly men would be Kings by virtue of such kingdoms as they gain in their dreams.

#### मृच्छिलाधातुदार्वादिमूर्तावीश्वरबुद्धयः । क्लिश्यन्तस्तपसा ज्ञानं विना मोक्षं न यान्ति ते।। ११९।।

mṛccliilādliātudārvādimūrtāvīśvarabuddhayaḥ /kliśyantastapasā jñānaṁ vinā mokṣaṁ na yānti te//

तपसा कृच्छ्चान्द्रायणादिना।

Those who (in their ignorance) believe that Īśvara is (only) in images made of clay, or stone, or metal, or wood, merely trouble themselves by their devotion. They can never attain Liberation without Knowledge<sup>2</sup>.

<sup>1.</sup> Tapas.

<sup>2.</sup> For the explanation of these three verses see the *Tantra Tattva* edited by the Author.

<sup>...</sup> Afrethilā-dhātu-dārvādi-mūrtāvīśvara-buddhayaḥ.
Kliśyantastapasā jñānaṁ vinā mokṣaṁ na yānti te.
They are not authority against the worship of images. This Tantra throughout deals with images, and image worship which it would

#### आहारसंयमिक्लष्टा यथेष्टाहारतुन्दिलाः। ब्रह्मज्ञानविहीनाश्चेन्निष्कृतिं ते व्रजन्ति किम्।। १२०।।

āhārasaniyamaklistā yathestāhāratundilāh/ brahmajñānavihīnāscenniskṛtim te vrajanti kim//

Can men attain final Liberation<sup>1</sup> by restriction in food, be they ever so emaciated thereby, or by uncontrolled indulgence, be they ever so gross therefrom, unless they possess the knowledge of Brahman?

> वायुपर्णकणातोयव्रतिनो मोक्षभागिनः। सन्ति चेत् पन्नगा मुक्ताः पशुपक्षिजलेचराः।। १२१।।

vāyuparṇakaṇātoyavratino mokṣabhāginaḥ/ santi cet pannagā muktāḥ paśupakṣijalecarāḥ//

निष्कृतिम् निस्तारम्। व्रजन्ति प्राप्नुवन्ति।

If by observance of a vow<sup>2</sup> to live on air, leaves of trees, bits of grain, or water, final Liberation may be attained, then snakes, cattle, birds, and aquatic animals should all be able to attain final Liberation.

#### उत्तमो ब्रह्मसद्भावो ध्यानभावस्तु मध्यमः। स्तुतिर्जपोऽधमो भावो बहिः पूजाऽधमाधमा।। १२२।।

uttamo brahmasadbhāvo dhyānabhāvastu madhyamah/ stutirjapo'dhamo bhāvo bahih pūjā'dhamādhamā//

उत्तम इत्यादि। ब्रह्मैव सत् तद्भिन्नं सर्वमसदित्युत्तमो भावः। उत्तमं भजनं भवतीत्येवमन्वयः। ध्यानभावः ध्यानरूपं भजनम्।

Brahma-sad-bhāva³ is the highest; Dhyāna-bhāva⁴ is

not do if image worship was considered by its author to be wrong. But whilst image worship of the king mentioned in v. 119 is legitimate and the only possible at that stage of development, man must pass on much higher before he can attain Liberation.

<sup>1.</sup> Nişkṛti.

<sup>2.</sup> Vrata. Cf. Kulārņava (Author's Tantrik Texts, Vol. V), h. I, 76 et seq.

<sup>3.</sup> The state of mind in which it is realized that all is Brahman, and in which the identity of Self with Brahman is realized. Bhāratī says that it is the state in which Brahman alone is Sat and all else is Asat.

<sup>4.</sup> The meditative state of mind in which there is constant meditation on the Brahman.

middling; Stuti<sup>1</sup> and Japa<sup>2</sup> is the last; and external worship is the lowest of all.

## योगो जीवात्मनौरैक्यं पूजनं सेवकेशयोः। सर्वं ब्रह्मेति विदुषो न योगो न च पूजनम्।।१२३।।

yogo jīvātmanauraikyani pūjanani sevakešayoli/ sarvani brahmeti viduso na yogo na ca pūjanam//

Yoga is the unity of the embodied spirit<sup>3</sup> and the Supreme Spirit; Pūjā<sup>5</sup> is the union of the worshipper and the worshipped; but he who realizes that all things are Brahman for him there is neither Yoga nor Pūjā.

#### ब्रह्मज्ञानं पर ज्ञानं यस्य चित्ते विराजते। किं तस्य जपयज्ञाद्यैस्तपोभिर्नियमव्रतै:।। १२४।।

brahmajñānam para jñānam yasya citte virājate/kim tasya japayajñādyaistapoblirniyamavrataili//

योग इत्यादि । सर्वं ब्रह्मैव भवतीति विदुषो जानतो जस्य जीवात्मनोरैक्यमेव योगो भवति । सेवकेशयो: सेवकेश्वरयोरैक्यमेव पूजनं भवति । तद्भिन्नो योगो नास्ति । तद्भिन्नं पूजनमपि नास्ति तस्य ।

For him who possesses the knowledge of Brahman,<sup>6</sup> the supreme Knowledge, of what use are Japa,<sup>7</sup> Yajna,<sup>8</sup> Tapas,<sup>9</sup> Niyama,<sup>10</sup> and Vrata?<sup>11</sup>

सत्यं विज्ञानमानन्दमेकं ब्रह्मेति पश्यतः। स्वभावात् ब्रह्मभूतस्य किं पूजा ध्यानधारणा।। १२५।।

<sup>1.</sup> Praise.

<sup>2.</sup> Recitation of Mantra.

<sup>3.</sup> Jīva.

<sup>4.</sup> Ātman.

<sup>5.</sup> Worship.

<sup>6.</sup> Brahma-jñāna.

<sup>7.</sup> Recitation of Mantra.

<sup>8.</sup> Sacrifice.

<sup>9.</sup> Penance.

<sup>10.</sup> Regulations of conduct.

<sup>11.</sup> Voluntary vows.

satyani vijñānamānandamekani brahmeti paśyataḥ/ svabhāvāt brahmabhūtasya kini pūjā dhyānadhāraṇā//

सत्यमित्यादि। विज्ञानं विज्ञानस्वरूपम्। एकम् अद्वैतम्। धारणा चित्तवृत्तिनिरोधः।

He who sees the Brahman, Who is Truth, Knowledge, Bliss, and the One, is by his very nature one with the Brahman<sup>1</sup> Of what use to him are Pūjā, Dhyāna, and Dhāraṇā?<sup>2</sup>

न पापं नैव सुकृतं न स्वर्गो न पुनर्भवः। नापि ध्येयो न वा ध्याता सर्वं ब्रह्मेति जानतः।। १२६।।

na pāpam naiva sukṛtam na svargo na punarbhavaḥ/ nāpi dhyeyo na vā dhyātā sarvam brahmeti jānataḥ//

न पुनर्भवः न पुनरुत्पत्तिः।

For him who knows that all is Brahman there is neither sin<sup>3</sup> nor virtue,<sup>4</sup> neither heaven nor future birth. There is none to meditate upon, nor one who meditates.

अयमात्मा सदा मुक्तो निर्लिप्तः सर्ववस्तुषु। किं तस्य बन्धनं कस्मान्मुक्तिमिच्छन्ति दुर्धियः।। १२७।।

ayamātmā sadā mukto nirliptalī sarvavastusu/ kim tasya bandhanam kasmānmuktimicchanti durdhiyalī//

निर्लिप्तः अनासक्तः।

The Spirit which is detached from all things, is ever liberated; what can bind Him? From what do fools desire to be liberated?

स्वमायारचितं विश्वमवितर्क्यं सुरैरपि। स्वयं विराजते तत्र ह्यप्रविष्टः प्रविष्टात्।। १२८।।

svamāyāracitam visvamavitarkyam surairapi/ svayam virājate tatra hyapravistalı pravistāt//

He abides in this Universe, the creation of His power of

<sup>1.</sup> Brahma-bhūta.

<sup>2.</sup> Worship, Meditation and Concentration. Bhāratī defined Dhāraṇā as Citta-vṛtti-nirodha.

<sup>3.</sup> Pāpa.

<sup>4.</sup> Sukṛta.

Māyā,¹ which is incomprehensible even to the Devas. He is seemingly in the Universe, but not in it.

#### बहिरन्तर्यथाऽऽकाशं सर्वेषामेव वस्तुनाम्। तथैव भाति सदूपो ह्यात्मा साक्षी स्वरूपतः।। १२९।।

balıirantaryathā''kāśanı sarveṣāmeva vastunām/ tathaiva bhāti sadrūpo hyātmā sākṣī svarūpatalı//

नन्वात्मनो देहरूपं बन्धनमस्त्येव कथमुच्यते अयमात्मा सदामुक्त इत्यादि तत्राह स्वमायेत्यादि । अवितर्क्यम् अनूहनीयम् ।

#### न बाल्यमस्ति वृद्धत्वं नात्मतो यौवनं जनुः। सदैकरूपश्चिन्मात्रो विकारपरिवर्जितः।। १३०।।

na bālyamasti vṛddhatvam nātmano yauvanam janulṛ/ sadaikarūpaścinmātro vikāraparivarjitalṛ//

जनुः जन्म। आत्मनो बालत्वादेरभावे हेतूनाह सदैकरूप इत्याद्यर्धेन।

The Spirit<sup>2</sup> is in its own nature, the Eternal Witness,<sup>3</sup> and like the Ether exists both outside and inside all things, and has neither birth nor childhood, nor youth nor old age, but is the mere Feeling Consciousness which is ever the same, knowing no change.

#### जन्मयौवनवार्धक्य देहस्यैव न चाऽऽत्मनः। पश्यन्तोऽपि न पश्यन्ति मायाप्रावृतबुद्धयः।। १३१।।

janmayauvanavārdhakya dehasyaiva na cā''tmanalı/ paśyantoʻpi na paśyanti māyāprāvṛtabuddhayalı//

तर्हि कस्य जन्मादिकं भवति तत्राह जन्मेत्यादि।

It is the body which is born, matures, and decays, Men enthralled by illusion, seeing this, understand it not.

<sup>1.</sup> Māyā is defined as She who can do what is impossible (Aghaṭana ghaṭanā-paṭīyasī).

<sup>2.</sup> Sadrūpa ātmā=Paramātmā=Supreme Spirit.

<sup>3.</sup> Sadrūpaḥ sākṣī: that is, Being which ever endures and witness all and participates in nothing.

<sup>4.</sup> Yauvana and vārddhakya.

#### यथा शरावतोयस्थं रविं पश्यत्यनेकधा। तथैव मायया देहे बहुधाऽऽत्मानमीक्षते।। १३२।।

yathā śarāvatoyasthanı ravinı paśyatyanekadhā/ tathaiva māyayā dehe bahudhā''tmānamīkṣate//

ननु तत्तद्देहस्थित आत्मा नानारूप: प्रतीयते कथमुच्यते सदैकरूप इति तत्राह यथेत्यादि।

As the Sun (though one and the same) when reflected in different platters of water appears to be many, so by Māyā the one soul appears to be many in the different bodies in which it abides.

#### यथा सिललचाञ्चल्यं मन्यन्ते तद्गते विधौ। तथैव बुद्धेश्चाञ्चल्यं पश्यन्त्यात्मन्यकोविदाः।। १३३।।

yathā salilacāñcalyan manyante tadgate vidhau/tathaiva buddheścāñcalyan paśyantyātmanyakovidāḥ//

As when water is disturbed the Moon which is reflected in it appears to be disturbed, so when the intelligence<sup>1</sup> is disturbed ignorant men think that it is the Spirit which is disturbed.

#### घटस्थं यादृशं व्योम घटे भग्नेऽपि तादृशम्। नष्टे देहे तथैवात्मा समरूपो विराजते।। १३४।।

ghaṭasthanı yādṛśanı vyoma ghāṭe bhagne'pi tādṛśam/ naṣṭe dehe tathaivātmā samarūpo virājate//

As the void inside a jar remains the same even after the jar is broken, so the Spirit remains the same after the body is destroyed.

#### आत्मज्ञानिमदं देवि परं मोक्षैकसाधनम्। जानिनहैव मुक्तः स्यात् सत्यं सत्यं न संशयः।। १३५।।

ātmajñānamidani devi parani mokṣaikasādhanam/ jānannihaiva muktaḥ syāt satyani satyani na samśayaḥ//

Self-knowledge,<sup>2</sup> O Devī! is the one means of attaining final Liberation; and he who possesses it, is verily—yea, verily—

<sup>1.</sup> Buddhi.

<sup>2.</sup> Ātma-jñāna=Self-knowlege, realization of the oneness of the individual with the universal Spirit.

liberated in this world, even yet whilst living; there is no doubt of that.

#### न कर्मणा विमुक्तः स्यान्न सन्तत्या धनेन वा। आत्मनाऽऽत्मानमाज्ञाय मुक्तो भवति मानवः।। १३६।।

na karmaṇā vimuktaḥ syānna santatyā dhanena vā/ ātmanā''tmānamājñāya mukto bhavati mānavaḥ//

Neither by acts, nor by begetting offspring, nor wealth is man liberated; it is by the Knowledge of the Spirit,<sup>2</sup> by the Spirit<sup>3</sup> that man is liberated<sup>4</sup>.

#### प्रियो ह्यात्मैव सर्वेषां नात्मनोऽस्त्यपरं प्रियम्। लोकेऽस्मिन्नात्मसम्बन्धात् भवन्त्यन्ये प्रियाः शिवे।। १३७।।

priyo hyātmaiva sarveṣām nātmano'styaparam priyam/loke'sminnātmasambandhāt bhavantyanye priyāḥ śive//

It is the Spirit that is dear to all! there is nothing dearer than the Spirit; O Śivā! it is because the Spirit is One<sup>5</sup> that men become dear to one another.

#### ज्ञानं ज्ञेयं तथा ज्ञाता त्रितयं भाति मायया। विचार्यमाणे त्रितये आत्मैवैकोऽवशिष्यते।। १३८।।

jñānam jñeyam tathā jñātā tritayam bhāti māyayā/ vicāryamāņe tritaye ātmaivaiko'vaśiṣyate//

Knowledge, 6 Known, 7 Knower 8 appear by Māyā 9 to be three

- 1. Jīvanmukha.
- 2. *i.e.*, the Supreme Spirit.
- 3. i.e., the Individual Spirit.
- 4. This is Śruti (Kaivalya, which says: Na karmaṇā, na prajayā. dhanena, tyāgena ekena amṛtatam-ānaśuḥ ["It is not by meritorious acts and sacrifices, not by Piṇḍa offerd by children, not by the giving of wealth, but by renunciation (of the particular Self) have men attained Liberation"].
- 5. Ätmā-sambandha.
- 6. Jñāna.
- 7. Jñeya.
- 8. Jñātā. Mātr Māna, Meya are the three Bindus, products of the Nirvāṇa Bīja in which they potentially are in seed form. See *Kāmakalāvilāsa*, v. 13.
- 9. Māyā, Mātr, Māna, Meya is the gist (Sankalitīrtha) of manifested Śakti.

different things; but if careful discrimination is made, one Spirit alone is.

#### ज्ञानमात्मैव चिदूपो ज्ञेयमात्मैव चिन्मय:। विज्ञाता स्वयमेवात्मा यो जानाति स आत्मवित्।। १३९।।

jñānamātmaiva cidrūpo jñeyamātmaiva cinmayaḥ/vijñātā svayamevātmā yo jānāti sa ātmavit//

Knowledge is Consciousness;<sup>1</sup> the object of knowledge is Consciousness;<sup>2</sup> the Knower<sup>3</sup> is Consciousness; He who knows this knows the Self<sup>4</sup>.

#### एतत्ते कथितं ज्ञानं साक्षान्निर्वाणकारणम्। चतुर्विधावधूतानामेतदेव परं धनम्।। १४०।।

etatte kathitam jñānam sākṣānnirvāṇakāraṇam/caturvidhāvadhūtānāmetadeva param dhanam//

तद्गते विधौ सलिलगते चन्द्रे। अकोविदा: अविद्वांस:।

I have now spoken of Knowledge which is the true cause of final Liberation.<sup>5</sup> This is the most precious possession<sup>6</sup> of the four classes of Avadhūtas<sup>7</sup>.

#### श्रीदेव्युवाच

#### द्विविधावाश्रमौ प्रोक्तौ गार्हस्थो भैक्षुकस्तथा। किमिदं श्रूयते चित्रमवधूताश्चतुर्विधा:।। १४१।।

śrīdevyuvāca

dvividhāvāśramau proktau gārhastho bhaikṣukastathā/kimidam śrūyate citramavadhūtāścaturvidhāḥ//

#### Śrī Devī said:

Thou hast spoken of the two stages in the life of man-

- 1. Cid-rūpa.
- 2. Cin-maya.
- 3. Vijñātā.
- 4. *i.e.*, knows himself, and thereby knows his identity with the Supreme Spirit.
- 5. Nirvāņa.
- 6. Dhana (Wealth).
- 7. See Chapter VIII, vv. 227 et seq, also post.

namely, that of householder1 and mendicant;2 what is this wonderful distinction of four classes of Avadhūtas3 which I now hear?

> श्रुत्वा वेदितुमिच्छमि तत्त्वतः कथय प्रभो। सविशेषतः।। १४२।। चतुर्विधावधुतानां लक्षणं

śrutvā veditumicchāmi tattvatah kathaya prabho/ caturvidhāvadhūtānāni lakṣaṇam saviśeṣatalı//

चतुर्विधानामवधूतानां लक्षणं विज्ञातुमिच्छन्ती श्रीदेव्युवाच द्विविधावित्यादि।

I wish to hear and clearly understand the distinctive features of the four classes of Avadhūtas. Do Thou, O Lord! speak (about them) truly.

श्रीसदाशिव उवाच

ब्रह्ममन्त्रोपासका ये ब्राह्मणात्रियादयः। गृहाश्रमे वसन्तोऽपि ज्ञेयास्ते यतयः प्रिये।। १४३।।

śrīsadāśiva uvāca

bralınıamantropāsakā ye brālımaṇātriyādayalı/ grhāśranie vasanto'pi jñeyāste yatayalı priye//

Śrī Sadā-śiva said:

Those Brāhmaṇas, Kṣatriyas, and other castes who are worshippers of the Brahma-mantra should be known to be Yatis,5 even thou they be living the life of a householder.

> पूर्णाभिषेकविधिना संस्कृता ये च मानवाः। शैवावधूतास्ते ज्ञेयाः पूजनीयाः कुलार्चिते।। १४४।।

pūrnābhisekavidhinā samskṛtā ye ca mānavāh/ śaivāvadhūtāste jñeyāḥ pūjanīyāḥ kulārcite//

श्रीदेव्यैवं प्रार्थित: सन् श्रीसदाशिव उवाच ब्रह्ममन्त्रोपासका य इत्यादि।

O Worshipped of the Kulas! those men who are sanctified

Grhastha. 1.

Bhiksuka. 2.

<sup>3.</sup> See Śakti and Śākta.

See Chapter II and III. 4.

Yatis—Self-controlled men; men who have subdued their passions 5.

by the rites of Pūrṇābhiṣeka¹ should be known and honoured² as Śaivāvadhūtas.

ब्राह्मावधूताः शैवाश्च स्वाश्रमाचारवर्तिनः। विदध्युः सर्वकर्माणि मदुदीरितवर्त्मना।। १४५।।

brāhmāvadhūtāḥ śaivāśca svāśramācāravartinaḥ/vidadhyuḥ sarvakarmāṇi madudīritavartmanā//

Both the Brāhma and Śaiva Avadhūtas shall do all acts in their respective states of life according to the way directed by Me.

विदध्यु: कुर्यु:।

विना ब्रह्मार्पितं चैते तथा चक्रार्पितं विना। निषिद्धमन्नं तोयञ्च न गृह्णीयुः कदाचन।। १४६।।

vinā brahmārpitam caite tathā cakrārpitam vinā/ niṣiddhamannam toyañca na gṛḥṇīyuḥ kadācana//

They should not partake of forbidden food or drink unless the same has been offered to the Brahman or offered in the Cakra<sup>3</sup>.

> ब्राह्मावधूतकौलानां कौलानामभिषेकिणाम्। प्रागेव कथितो धर्म आचारश्च वरानने।। १४७।। स्नानं सन्ध्याऽशनं पानं दानं च दाररक्षणम्। सर्वमागममार्गेण शैवब्राह्मावधूतयो:।। १४८।।

brālımāvadlıūtakaulānāni kaulānāmabliṣekiṇām/ prāgeva kathito dharma ācāraśca varānane// snānani sandlıyā'śanani pānani dānani ca dārarakṣaṇam/ sarvamāgamamārgeṇa śaivabrālımāvadlıūtayoḥ//

O Beauteous One! I have already spoken of the way and Dharma of the Kaulas, who are Brāhma Avadhūtas, and of

<sup>1.</sup> See ante, Ch. X, 109-212.

<sup>2.</sup> Pūjanīya—or worshipped.

<sup>3.</sup> Circle of Worship. This śloka means—"Unless in the case of a Brāhma Avadhūta it has been offered to the Brahman, and in the case of a Śaiva Avadhūta it has been offered to the Cakra."

<sup>4.</sup> Sădhakas of the Kaula Sampradāya. See Kularņava, II, 7 and 8.

the Kaulas who have been initiated. For Brāhma and Śaiva Avadhūtas, bathing, eating evening meals, drinking, the giving of charities, and if married marital duties should be done according to the way prescribed by the Āgamas.

उक्तावधूतो द्विविधः पूर्णापूर्णविभेदतः। पूर्णः परमहंसाख्यः परिव्राडपरः प्रिये।। १४९।।

uktāvadhūto dvividhalı pūrņāpūrņavibhedatalı/ pūrņalı paramahamsākhyalı parivrādaparalı priye//

The above Avadhūtas are of two classes, according as they are perfect<sup>2</sup> or imperfect.<sup>3</sup> Beloved! the perfect one is called Parama-hamsa, and the other or imperfect one is called Parivrāṭ.

#### कृतावधूतसंस्कारो यदि स्यात् ज्ञानदुर्बलः। तदा लोकालये तिष्ठन्नात्मानं स तु शोधयेत्।। १५०।।

kṛtāvadhūtasaṁskāro yadi syāt jñānadurbalaḥ/tadā lokālaye tiṣṭhannātmānan sa tu śodhayet//

The man who has gone through the Samskāra<sup>4</sup> of an Avadhūta, but whose knowledge is yet imperfect,<sup>5</sup> should, by living the life of a householder,<sup>6</sup> purify his Self.

## रक्षन् स्वजातिचिह्नञ्च कुर्वन् कर्माणि कौलवत्। सदा ब्रह्मपरो भूत्वा साधयेत् ज्ञानमुत्तमम्।। १५१।।

rakṣan svajāticilmañca kurvan karmāṇi kaulavat/ sadā brahmaparo bhūtvā sādhayet jñānamuttamam//

Retaining his caste-mark and practising the rites of a Kaula, he should, remaining constantly devoted to the Brahman, do Sādhana for attainment of the highest Knowledge.

3. Apūrņa, or incomplete.

4. Purificatory rites, etc.

5. Jñāna-durbala—one who has not realized the oneness of himself with the Supreme Self.

6. Literally, living among men—a life in the world. The married Avadhūta looks on his wife as a form of his Self as he is a form of herself. "Marital duties" in vv. 147-8 is Dārarakṣaṇa.

<sup>1.</sup> i.e., who have received Abhişeka, i.e., Śaiva Avadhūtas.

Pūrņa, or complete.

## ओँ तत्सन्मन्त्रमुच्चार्य सोऽहमस्मीति चिन्तयन्। कुर्यादात्मोचितं कर्म सदा वैराग्यमाश्रितः।। १५२।।

om tatsanmantramuccārya so'hamasmīti cintayan/kuryādātmocitam karma sadā vairāgyamāśritaļi//

With his mind ever free from attachment, yet discharging all his duty, he should constantly repeat "Om Tat Sat," and constantly think upon and realize the saying, "Saḥ aham"<sup>2</sup>

#### कुर्वन् कर्माण्यनासक्तो निलनीदलनीरवत्। यतेताऽऽत्मानमुद्धर्तुं तत्त्वज्ञानविवेकतः।। १५३।।

kurvan karmāṇyanāsakto nalinīdalanīravat/ yatetā''tmānamuddhartum tattvajñānavivekataḥ//

अपर: अपूर्ण:।

Doing his duties, his mind as completely detached as the water on the lotus leaf, he should constantly strive to free his Self by the knowledge of Divine Truth<sup>3</sup> acquired through discrimination<sup>4</sup>.

#### ओँ तत्सदिति मन्त्रेण यो यत् कर्म समाचरेत्। गृहस्थो वाऽप्युदासीनस्तस्याऽभीष्टाय तद् भवेत्।। १५४।।

om tatsditi mantreņa yo yat karma samācaret/ grhastho vā'pyudāsīnastasyā'bhīṣṭāya tad bhavet//

The man, be he a householder<sup>5</sup> or an ascetic,<sup>6</sup> who commences any undertaking with the Mantra "Om Tat Sat," is ever successful therein.

<sup>1.</sup> Duty=Ātmocita-karma which may mean acts which are fit for him or his position.

<sup>2.</sup> So'ham=I am He—i.e., I am one with the Supreme.

<sup>3.</sup> Tattva-jñāna.

<sup>4.</sup> Viveka=Faulty of distinguishing things by their properties, and classing them according to their real, and not apparent, nature. In the Vedānta it is the power of distinguishing Truth from untruth, Reality from appearance.

<sup>5.</sup> Grhastha.

<sup>6.</sup> Udāsīna.

## जपो होमः प्रतिष्ठा च संस्काराद्यखिलाः क्रियाः। ओँ तत्सन्मन्त्रनिष्पन्नाः सम्पूर्णाः स्युर्न संशयः।। १५५।।

japo homalı pratisthā ca saniskārādyakhilālı kriyāh/ oni tatsanmantranispannāh sampūrņālı syurna samsayah//

Japa,<sup>1</sup> Homa,<sup>2</sup> Pratiṣṭḥā,<sup>3</sup> and all sacramental rites,<sup>4</sup> if performed with the Mantra "Om Tat Sat," are faultless beyond all doubt.

#### किमन्यैर्बहुभिर्मन्त्रैः किमन्यैर्भूरिसाधनैः। ब्राह्मयेणानेन मन्त्रेण सर्वकर्माणि साधयेत्।। १५६।।

kimanyairbahubhirmantraiḥ kimanyairbhūrisādhanaiḥ/ brāhmyeṇānena mantreṇa sarvakarmāṇi sādhayet//

What use is there of the various other Mantras? What use of the other multitudinous practices? With this Brāhma-Mantra alone may all rites be concluded.

#### सुखसाध्यमबाहुल्यं सम्पूर्णफलादायकम्। नास्त्येतस्मान्महामन्त्रादुपायान्तरमम्बिके ।। १५७।।

sukhasādhyamabāhulyam sampūrṇaphalādāyakam/ nāstyetasmānmahāmantrādupāyāntaramambike //

अथ ओँ तत्सिदिति मन्त्रस्य माहात्स्यमाह ओँ तत्सिदिति मन्त्रेणेत्यादिभि:। समाचरेत् कुर्यात्।

Ambikā!<sup>6</sup> this Mantra is easily practised, is not prolix, and gives complete success, and there is no other way besides this great Mantra.

#### पुरः प्रदेशे देहे वा लिखित्वा धारयेदिमम्। गेहस्तस्य महातीर्थं देहः पुण्यमयो भवेत्।।१५८।।

puralı pradeśe dehe vā likhitvā dhārayedimam/ gehastasya mahātīrthani dehalı punyamayo bhavet//

<sup>1.</sup> Recitation of Mantras. See Śakti and Śākta.

<sup>2.</sup> Sacrifice to Fire.

<sup>3.</sup> Consecration.

<sup>4.</sup> Samskāras (see op. cit.).

<sup>5.</sup> Sādhana (see op. cit.).

<sup>6.</sup> Mother (see op. cit.).

If it be kept written in any part of the house or on the body, then such house becomes a holy place<sup>1</sup> and the body becomes sanctified<sup>2</sup>.

#### निगमागमतन्त्राणां सारात्सारतरो मनुः। ओं तत्सदिति देवेशि तवाग्रे सत्यमीरितम्।।१५९।।

nigamāgamatantrāṇām sārātsārataro manuļ/ om tatsaditi deveśi tavāgre satyamīritam//

O Deveśī! I am telling the very truth when I say that the Mantra "Om Tat Sat" is superior to the essence of essences of the Nigamas, the Āgamas, and the Tantras<sup>3</sup>.

#### ब्रह्मविष्णुमहेशानां भित्त्वा तालुशिरःशिखाः। प्रादुर्भूतोऽयमों तत्सत् सर्वमन्त्रोत्तमोत्तमः।। १६०।।

bralımviṣṇumaheśānāni bhittvā tāluśiraḥśikhāḥ/
prādurbhūto'yamoni tatsat sarvamantrottamottamaḥ//
इमम् ओँ तत्सदिति मन्त्रम्।

This most excellent of Mantras, "Oṁ Tat Sat," has pierced through the palate, the skull, and crownlock of Brahmā, Viṣṇu, and Śiva, and has thus manifested itself.4

#### चतुर्विधानामन्नानामन्येषामि वस्तुनाम्। मन्त्रान्यैः शोधनेनाऽलं स्याच्चेदेतेन शोधितम्।। १६१।।

caturvidhānāmannānāmanyeṣāmapi vastunām/ mantrānyaili śodhanenā'lam syāccedetena śodhitam//

If the four kinds of food and other articles are sanctified<sup>5</sup> by this Mantra, then it becomes useless to sanctify them by any other Mantras.

पश्यन् सर्वत्र सदूपं जपंस्तत्सन्महामनुम्। स्वेच्छाचारः शुद्धचित्तः स एव भुवि कौलराद्।। १६२।।

<sup>1.</sup> Mahā-tīrtha.

Puņyamaya.

<sup>3.</sup> See Tantra-Tattva.

<sup>4.</sup> They practised the Mantra and on becoming adept in it revealed it.

<sup>5.</sup> Sodhita.

paśyan sarvatra sadrūpam japamstatsanmahāmanum/ svecchācāraḥ śuddhacittaḥ sa eva bhuvi kaularāṭ//

He is a King among Kaulas, who sees the Great Being<sup>6</sup> everywhere, and constantly makes Japa<sup>1</sup> of the great Mantra "Tat Sat" (i.e., Om Tat Sat), who acts as he so inclines,<sup>2</sup> and is pure of heart withal.

## जपादस्य भवेत् सिद्धो मुक्तः स्यादर्थचिन्तानात्। साक्षाद् ब्रह्मसमो देही सार्थमेनं जपन् मनुम्।। १६३।।

japādasya bhavet siddho muktaḥ syādarthacintānāt/ sākṣād brahmasamo dehī sārthamenam japan manum//

By Japa of this Mantra a man becomes a Siddha<sup>3</sup>; by thinking of its meaning he is liberated, and he who, when making Japa, thinks of its meaning, becomes like unto the Brahman in visible form.

#### त्रिपदोऽयं महामन्त्रः सर्वकारणकारणम्। साधनादस्य मन्त्रस्य भवेन्मृत्युञ्जयः स्वयम्।।१६४।।

tripado'yanı mahāmantrah sarvakāraṇakāraṇam/ sādhanādasya mantrasya bhavenmṛtyuñjayah svayam//

This Great, Three-footed<sup>4</sup> Mantra is the cause of all causes; by its Sādhana<sup>5</sup> one becomes the Conqueror of Death<sup>6</sup> himself.

#### युग्मं युग्मपदं वापि प्रत्येकपदमेव वा। जप्त्वैतस्य महेशानि साधकः सिद्धिभाग् भवेत्।। १६५।।

yugmani yugmapadam vāpi pratyekapadameva vā/ japtvaitasya maheśāni sādhakalı siddhibhāg bhavet//

<sup>1.</sup> i.e., the Ever-Existent Brahman.

<sup>2.</sup> Repetition (See Introduction).

<sup>3.</sup> Svechācāra (see p. 95, note 3).

<sup>4.</sup> *i.e.*, One possessed on the Siddhis, of one or some of them. Here, one who has mastered the Mantra and reached his goal.

<sup>5.</sup> Tri-pada.

<sup>6.</sup> See Śakti and Śākta.

<sup>7.</sup> Mṛtyum-jaya, or Śiva.

O Maheśānī! the worshipper attains Siddhi in what-soever way lie makes Japa of it<sup>1</sup>.

#### शैवावधूतसंस्कारविधूताखिलकर्मणः । नापि दैवे न वा पित्रे नार्षे कृत्येऽधिकारिता।। १६६।।

śaivāvadhūtasamskāravidhūtākhilakarmaṇaḥ / nāpi daive na vā pitre nārṣe kṛtye'dhikāritā//

He who, renouncing all rites, has been cleansed by the Saṁskāra² of a Śaiva Avadhūta; is no longer competent for worshipping the Devas, performing the Śrāddha of the Pitṛs,³ or for honouring the Ṣṣis⁴.

#### चतुर्णामवधूतानां तुरीयो हंस उच्यते। त्रयोऽन्ये योगभोगाढ्या मुक्ताः सर्वे शिवोपमाः।। १६७।।

caturṇāmavadhūtānām turīyo hamsa ucyate/trayo'nye yogabhogāḍhyā muktāḥ sarve śivopamāḥ//चतुर्विधानाम् भक्ष्यचर्ळ्यलेह्यचोष्याणाम्।

Of the four classes of Avadhūtas, the fourth is called the Hamsa (Parama-hamsa). The other three both practise yoga and have enjoyment. They are all liberated and are like unto Siva.

#### हंसो न कुर्यात् स्त्रीसङ्गं न वा धातुपरिग्रहम्। प्रारब्धमश्नन् विहरेन्निषेधविधिवर्जित:।। १६८।।

hamso na kuryāt strīsangam na vā dhātuparigraham/ prārabdhamasnan viharenniṣedhavidhivarjitaḥ//

अश्नन् भुञ्जानः।

The Hamsa should not have intercourse with women, and should not touch metals. Unfettered by restrictions, he moves about enjoying the fruits of his meritorious acts done in previous lives<sup>5</sup>.

<sup>1.</sup> As thus—Whether he says Om Tat Sat; Om Sat; Tat Sat; Om; Tat; Sat.

<sup>2.</sup> i.e., Pūrņābhiṣeka, which qualifies one to be a Śaiva Avadhūta.

<sup>3.</sup> See Introduction to Tantra Sastra.

<sup>4.</sup> See ibid. The meaning is that such a one is above such observances.

Prārabdha—literally, that which has been commenced.

#### त्यजेत् स्वजातिचिह्नानि कर्माणि गृहमेधिनाम्। तुरीयो विचरेत् क्षौणीं निःसङ्कल्पो निरुद्यमः।। १६९।।

tyajet svajāticihnāni karmāņi gṛhamedhinām/ turīyo vicaret kṣauṇīm niḥsankalpo nirudyamaḥ//

गृहमेधिनाम् गृहस्थानाम्। निरुद्यमः आत्मशरीरनिर्वाहार्थव्यापारशून्यः।

The fourth class,<sup>1</sup> removing his caste-marks and relinquishing his household duties, should move about in this world without aim or striving<sup>2</sup>.

सदात्मभावसन्तुष्टः शोकमोहविवर्जितः। निर्नकेतस्तितिश्चः स्यान्निःशङ्को निरुपद्रवः।। १७०।।

sadātmabhāvasantuṣṭaḥ śokamohavivarjitaḥ/nirnaketastitikṣuḥ syānniḥśaṅko nirupadravaḥ//

Always pleased in his own mind, he is free from sorrow and illusion, homeless and forgiving, fearless, and doing harm to none.

#### नाऽर्पणं भक्ष्यपेयानां न तस्य ध्यानघारणाः। मुक्तो विरक्तो निर्द्वन्द्वो हंसाचारपरो यतिः।। १७१।

nā'rpaṇam bhakṣyapeyānām na tasya dhyānadhāraṇāḥ/ mukto virakto nirdvandvo hamsācāraparo yatiḥ//

For him there is no offering of food and drink (to any Deva); for him there is no necessity for dhyāna or dhāraṇa;³ the Yati⁴ is liberated, is free from attachment, unaffected by all opposites,⁵ and follows the ways of a Haṁsa⁶.

इति ते कथितं देवि चतुर्णां कुलयोगिनाम्। लक्षणं सविशेषेण साधूनां मत्त्वरूपिणाम्।।१७२।।

iti te kathitam devi caturṇām kulayoginām/lakṣaṇam sviśeṣeṇa sādhūnām matsvarūpiṇām//

<sup>1.</sup> I.e., the Parama-hamsa.

<sup>2.</sup> Niḥsamkalpa and Nirudyama.

<sup>3.</sup> See ibid., sub voce "Yoga."

<sup>4.</sup> Self-controlled.

<sup>5.</sup> Nir-dvandva—that is, heat and cold, love and hate, etc.

<sup>6.</sup> Highest class of ascetic.

सदात्मेत्यादि। भावः चिन्तनम्। निर्निकेतः नियतसततवासशून्यः। तितिक्षुः सहनशीलः।

O Devī! I have now spoken to Thee in detail of the distinctive marks of the four classes of Kula-Yogīs, who are but images of Myself<sup>1</sup>.

एतेषां दर्शनात् स्पर्शादालापात् परितोषणात्। सर्वतीर्थफलावाप्तिर्जायते मनुजन्मनाम्।। १७३।।

eteṣām darśanāt sparśādālāpāt paritoṣaṇāt/ sarvatīrthaphalāvāptirjāyate manujanmanām//

By seeing them, by touching them, conversing with them, or pleasing them, men earn the fruit of pilgrimage to all the holy places.

पृथिव्यां यानि तीर्थानि पुण्यक्षेत्राणि यानि च। कुलसन्यासिनां देहे सन्ति तानि सदा प्रिये।। १७४।।

pṛthivyām yāni tīrthāni puṇyakṣetrāṇi yāni ca/ kulasannyāsinām dehe santi tāni sadā priye//

अथावधूताना माहात्म्यमाह एतेषामित्यादिभि:।

All the shrines and holy places which there are in this world, they all, O my Beloved! abide in the body of the Kula-Saṃnyāsī<sup>2</sup>.

ते धन्यास्ते कृतार्थाश्च ते पुण्यास्ते कृताध्वराः। यैरचिंताः कुलद्रव्यैर्मानवैः कुलसाधवः।। १७५।।

te dhanyāste kṛtārthāśca te puṇyāste kṛtādhvarāḥ/ yairarcitāḥ kuladravyairmānavaiḥ kulasādhavaḥ//

Those men who have worshipped Kula Sādhus³ with Kuladravya⁴ are indeed blessed and holy, have attained their desired aim, and have earned the fruit of all sacrifices.

अशुचिर्याति शुचितामस्पृश्यः स्पृश्यतामियात्। अभक्ष्यमपि भक्ष्यं स्यात् येषां संस्पर्शमात्रतः।। १७६।।

<sup>1.</sup> Mat-svarūpī.

<sup>2.</sup> Kaula ascetic, or Avadhūta.

<sup>3.</sup> Holy men.

<sup>4.</sup> Wine, etc.

aśuciryāti śucitāmaspṛśyaḥ spṛśyatāmiyāt/ abhakṣyamapi bhakṣyaṁ syāt yeṣāṁ saṁsparśamātrataḥ//

कुलद्रव्यै: मद्यादिभि:।

किराताः पापिनः क्रूराः पुलिन्दा यवनाः खसाः। शुद्ध्यन्ति येषां संस्पर्शात्तान् विना कोऽन्यमर्चयेत्।। १७७।।

kirātāḥ pāpinaḥ krūrāḥ pulindā yavanāḥ khasāḥ/ śuddhyanti yeṣām samsparśāttān vinā ko'nyamarcayet//

पुलिन्दाः चाण्डालविशेषाः। स्वसाः सङ्कर जातिविषेषाः। युदक्तम्।

झल्ली मल्लश्च राजन्यो व्रात्यो लिच्छविरेव च।

नटश्च करणश्चैव स्वसो द्राविड एव च। इति।

By more touch of these Sādhus the impure becomes pure, the untouchable becomes touchable, and food unit to be eaten¹ becomes fit to be eaten. By their touch even the Kirātas,² the sinful, the wiched, the Pulindas,³ the Yavanas,⁴ and the wicked and ferocious,⁵ are made pure; who else but they should be honoured?

कुलतत्त्वैः कुलद्रव्यैः कौलिकान् कुलयोगिनः। येऽर्चयन्ति सकृद्भक्त्या तेऽपि पूज्या महीतले।। १७८।।

kulatattvaiḥ kuladravyaiḥ kaulikān kulayoginaḥ/ ye'rcayanti sakṛdbhaktyā te'pi pūjyā mahītale//

Even those who but once worship the Kaulika Yogī with Kula-tattva<sup>6</sup> and Kula-dravya<sup>6</sup> become worthy of honour in this world.

कौलधर्मात् परो धर्मो नास्त्येव कमलानने। अन्त्यजोऽपि यमाश्रित्य पूतः कौलपदं व्रजेत्।। १७९।।

By reason of its having been cooked or touched by a low caste man, or for any other cause.

<sup>2.</sup> Hunters—a low caste.

<sup>3.</sup> Pulindas are a class of Candalas, one of the lowest castes.

<sup>4.</sup> Foreigners. Barbarians.

<sup>5.</sup> Krūra.

<sup>6.</sup> Bhāratī says—the first is meat, etc., and the second wine, etc.

kauladharmāt paro dharmo nāstyeva kamalānane/ antyajo'pi yamāśritya pūtaḥ kaulapadam vrajet//

O Thou with the lotus face! there is no Dharma superior to Kaula-Dharma,<sup>1</sup> by seeking refuge in whic even a man of inferior caste becomes purified and attains the state of a Kaula.

## करिपादे विलीयन्ते सर्वप्राणिपदा यथा। कुलधर्मे निमज्जन्ति सर्वे धर्मास्तथा प्रिये।। १८०।।

karipāde vilīyante sarvaprāṇipadā yathā/ kuladharme nimajjanti sarve dharmāstathā priye//

As the footmarks of all animals disappear in the footmark of the elephant, so do all other Dharmas disappear in the Kaula-Dharma.

#### अहो पुण्यतमाः कौलास्तीर्थरूपाः स्वयं प्रिये। ये पुनन्त्यात्मसम्बन्धान् म्लेच्छश्वपचपामरान्।। १८१।।

aho puṇyatamāḥ kaulāstīrtharūpāḥ svayaṁ priye/ ye puṇantyātmasambandhān mlecchaśvapacapāmarān//

My Beloved! how holy are the Kaulas! They are like the images of the holy places. They purify by their mere presence even the Candālas and the vilest of the vile.

#### गङ्गायां पतिताम्भांसि यान्ति गाङ्गेयतां यथा। कुलाचारे विशन्तोऽपि सर्वे गच्छन्ति कौलताम्।। १८२।।

gangāyām ptitāmbhāmsi yānti gāngeyatām yathā/kulācāre viśanto'pi sarve gacchanti kaulatām//

As other waters falling into Gangā, so all men following Kulācāra reach the stage of a Kaula.

#### यथाऽर्णवगतं वारि न पृथग्भावमाप्नुयात्। तथा कुलाम्बुधौ मग्ना न भवेयुर्जनाः पृथक्।। १८३।।

yathā'rṇavagatam vāri na pṛthagbhāvamāpnuyāt/ tathā kulāmbudhau magnā na bhaveyurjanāḥ pṛthak//

<sup>1.</sup> see Introduction to Tantra Śastra. Of the Kaula-Tāntrika division of worshippers.

As water gone into the sea does not retain its separateness, so men sunk in the ocean of Kula lose theirs.

#### विष्राद्यन्त्यजपर्यन्ता द्विपदा येऽत्र भूतले। ते सर्वेऽस्मिन् कुलाचारे भवेयुरधिकारिणः।। १८४।।

viprādyantyajaparyantā dvipadā ye'tra bhūtale/ te sarve'smin kulācāre bhaveyurdhikāriṇaḥ//

All beings in this world which have two feet,<sup>1</sup> from the Vipra<sup>2</sup> to the inferior castes, are competent for Kulācāra.

#### आहूताः कुलधर्मेऽस्मिन् ये भवन्ति पराङ्मुखाः। सर्वधर्मपरिभ्रष्टास्ते गच्छन्त्यधमां गतिम्।। १८५।।

āhūtāḥ kuladharme'smin ye bhavanti parānmukhāḥ/ sarvadharmaparibhraṣṭāste gacchantyadhamām gatim//

Those that are averse to the acceptance of Kula-Dharma, even when invited, are divorced from all Dharma and go the downward path.

#### प्रार्थयन्ति कुलाचारं ये केचिदिप मानवाः। तान् वञ्चयन् कुलीनोऽपि रौरवं नरकं व्रजेत्।। १८६।।

prārthayanti kulācāram ye karūcidapi mānavāḥ/tān vañcayan kulīno'pi rauravam narakam vrajet//

कुलतत्त्वै: मांसादिभि:। कुलद्रव्यै: मद्यै:।

The Kulīna wo deceived those men who seek for Kulācāra shall go to the hell named Raurava.

#### चाण्डालं यवनं नीचं मत्वा स्त्रियमवज्ञया। कौलं न कुर्यात् यः कौलः सोऽधमो यात्यधोगतिम्।। १८७।।

cāṇḍālaṅi yavanaṅi nīcaṁi matvā striyamavajñayā/ kaulaṅi na kuryāt yaḥ kaulaḥ so'dhamo yātyadhogatim//

That low Kaula who refuses to initiate Candala or a Yavana 4

<sup>1.</sup> As opposed to the quadrupeds and the quadrumani. Here it means all men and women.

<sup>2.</sup> A Brāhmaṇa.

<sup>3.</sup> A very low caste.

<sup>4.</sup> Here used generally for non-Aryan. The Greeks specifically were so-called.

into the Kula-Dharma, considering them to be inferior, or a woman out of disrespect for her, goes the downward way.

## शताभिषेकात् यत् पुण्यं पुरश्चर्याशतैरिप। तस्मात् कोटिगुणं पुण्यमेकस्मिन् कौलिके कृते।। १८८।।

śatābhiṣekāt yat puṇyam puraścaryāśatairapi/tasmāt koṭiguṇam puṇyamekasmin kaulike kṛte//

The merit acquired by a hundred Abhiṣekas,<sup>1</sup> by the performance of a hundred Puraścaraṇas,<sup>2</sup> ten million times that merit is acquired by the initiation of one man into the Kula-Dharma.

## ये ये वर्णाः क्षितौ सन्ति यद्यद्धर्ममुपाश्रिताः। कौला भवन्तस्ते पाशैर्मुक्ता यान्ति परं पदम्।। १८९।।

ye ye varṇāḥ kṣitau santi yadyaddharmamupāśritāḥ/kaulā bhavantaste pāśairmuktā yānti param padam//

All the different castes, all the followers of the different Dharmas in this world, are, by becoming Kaulas, freed from their bonds, and go to the Supreme Abode.

## शैवधर्माश्रिताः कौलाः तीर्थरूपाः शिवात्मकाः। स्नेहेन श्रद्धया प्रेम्णा पूज्या मान्याः परस्परम्।। १९०।।

śaivadharmāśritāļi kaulāļi tīrtharūpāļi śivātmakāļ/ snehena śraddhayā premņā pūjyā mānyāḥ parasparam//

The Kaulas who follow that Śaiva-Dharma are like places of pilgrimage, and possess the soul of Śiva. They worship and honour one another with affection, respect, and love.

## बहुनाऽत्र किमुक्तेन तवाग्रे सत्यमुच्यते। भवाब्धितरणे सेतुः कुलधर्मो हि नापरः।। १९१।।

bahunā'tra kimuktena tavāgre satyamucyate/ bhavābdhitaraņe setuḥ kuladharmo hi nāparaḥ//

What is the use of saying more? I am speaking the very

<sup>1.</sup> See Introduction to Tantra Śāstra.

<sup>2.</sup> See ibid.

truth before Thee when I say that the only bridge for the crossing of this ocean of existence is the Kula-Dharma and none other.

छिद्यन्ते संशयाः सर्वे क्षीयन्ते पापसञ्चयाः। दह्यन्ते कर्मजालानि कुलधर्मनिषेवणात्।। १९२।।

chidyante samśayāḥ sarve kṣīyante pāpasañcayāḥ/dahyante karmajālāni kuladharmaniṣevaṇāt//

By the following of Kula-Dharma all doubts are cut through, all the accumulation of sins is destroyed, and the multitude of acts is destroyed<sup>1</sup>.

सत्यव्रता ब्रह्मनिष्ठाः कृपयाऽऽहूय मानवान्। पावयन्ति कुलाचारैस्ते ज्ञेयाः कौलिकोत्तमाः।। १९३।।

satyavratā brahmaniṣṭhāḥ kṛpayā''hūya mānavān/ pāvayanti kulācāraiste jñeyāḥ kaulikottamāḥ//

Those Kaulikas are excellent who, truthful and faithful to the Brahman, in their mercy invite men to purify them by Kulācāra.

> इति ते कथितं देवि सर्वधर्मविनिर्णयम्। महानिर्वाणतन्त्रस्य पूर्वार्धं लोकपावनम्।।१९४।।

iti te kathitam devi sarvadharmavinirnayam/ mahānirvāṇatantrasya pūrvārdham lokapāvanam// अवजया तिरस्क्रियया।

Devi! I have spoken to Thee the first portion<sup>2</sup> of the Mahānirvāṇa Tantra for the purification of men. It contains the conclusions<sup>3</sup> of all Dharmas.

य इदं शृणुयान्नित्यं श्रावयेद्वापि मानवान्। सर्वपापविनिर्मुक्तः सोऽन्ते निर्वाणमाप्नुयात्।। १९५।।

ya idam śṛṇuyānnityam śrāvayedvāpi mānavān/ sarvapāpavinirmuktali so'nte nirvāṇamāpnuyāt//

<sup>1.</sup> Together with the karma resulting from such acts.

The second portion of the Tantra has been generally supposed to be lost, but see Preface.

<sup>3.</sup> Nirnaya.

He who hears it daily or enables<sup>1</sup> other men to hear it becomes freed from all sins, and attains Nirvāṇa at the end.

#### सर्वागमानां तन्त्राणां सारात्सारं परात्परम्। तन्त्रराजमिदं ज्ञात्वा जायते सर्वशास्त्रवित्।। १९६।।

sarvāgamānām tantrāṇām sārātsāram parātparam/ tantrarājamidam jñātvā jāyate sarvaśāstravit//

By knowing this King among Tantras, which contains the essence of essence of all the Tantras, and is the most excellent among the Tantras, a man becomes versed in all the Śāstras.

#### किन्तस्य तीर्थभ्रमणैः किं यज्ञैर्जपसाधनैः। जानन्नेतन्महातन्त्रं कर्मपाशैर्विमुच्यते।। १९७।।

kintasya tīrthabhramaṇaiḥ kini yajñairjapasādhanaiḥ/ jānannetanmahātantram karmapāśairvimucyate//

The man who knows this Mahā-Tantra is freed from the bonds of actions. Of what use is it to him to go on pilgrimage, or to do japa, yajña, and sādhana?<sup>2</sup>

#### स विज्ञः सर्वशास्त्रेषु सर्वधर्मविदां वरः। स ज्ञानी ब्रह्मवित् साधुर्य एतद्वेत्ति कालिके।। १९८।।

sa vijnah sarvasastresu sarvadharmavidam varah/ sa jnanī brahmavit sadhurya etadvetti kalike//

Kālikā! he who knows this Tantra is conversant with all the Śāstras, he is pre-eminent among the virtuous,<sup>3</sup> is wise, knows the Brahman, and is a Sage.

#### अलं वेदैः पुराणैश्च स्मृतिभिः संहितादिभिः। किमन्यैर्बहुभिस्तन्त्रैर्ज्ञात्वेदं सर्वविद्भवेत्।। १९९।।

alam vedaih purāṇaiśca smṛtibhih samhitādibhih/kimanyairbahubhistantrairjñātvedam sarvavidbhavet//

There is no use of the Vedas, the Purānas, the Smrtis the

<sup>1.</sup> E.g., by engaging someone to reat the Tantra to the public.

<sup>2.</sup> See Introduction to Tantra Śāstra.

<sup>3.</sup> Dharma-vid.

Samhitās, and the various other Tantras, as by knowing this Tantra one knows all.

# आसीद् गुह्यतमं यन्मे साधनं ज्ञानमुत्तमम्। तव प्रश्नेन तन्त्रेऽस्मिस्तत् सर्वं सुप्रकाशितम्।। २००।।

āsīd guhyatamam yanme sādhanam jñānamuttamam/ tava praśnena tantre'sminastat sarvam suprakāśitam//

All the most secret rites and practices and the most excellent knowledge<sup>1</sup> have been revealed by me in reply to Thy questions.

# यथा त्वं ब्रह्मणः शक्तिर्मम प्राणाधिका परा। महानिवार्णतन्त्रं मे तथा जानीहि सुव्रते।।२०१।।

yathā tvanı brahmanalı saktırmama prānādhikā parā/mahānivārnatantram me tathā jānīhi suvrate// अथ महानिर्वाणतन्त्रस्य माहात्म्यमिभधत्ते य इदं शृणुयान्नित्यमित्यादिभि:।

Suvratā!<sup>2</sup> as Thou art my most excellent Brāhmī Śakti, and art to me dearer than life itself, know Thou that the Mahānirvāṇa Tantra is likewise.

# यथा नगेषु हिमवान् तारकासु यथा शशी। भास्वांस्तेज:सु तन्त्रेषु तन्त्रराजमिदं तथा।।२०२।।

yathā nageṣu himavān tārakāsu yathā śaśī/ bhāsvāmstejaḥsu tantreṣu tantrarājamidam tathā//

As the Himālaya is among the Mountains, as the Moon is among the Stars, as the Sun is among all lustrous bodies, so this Tantra is the King among Tantras.

## सर्वधर्ममयं तन्त्रं ब्रह्मज्ञानैकसाधनम्। पठित्वा पाठयित्वाऽपि ब्रह्मज्ञानी भवेन्नरः।। २०३।।

sarvadharmamayani tantrani brahmajñānaikasādhanam/ pṭhitvā pāṭhayitvā'pi brahmajñānī bhavennaraḥ// All the Dharmas pervade this Tantra. It is the only means

<sup>1.</sup> Tattva-jñāna.

<sup>2.</sup> Virtuous one.

for the acquirement of the knowledge of Brahman.<sup>1</sup> The man who repeats himself or causes others to repeat it will surely acq uire such knowledge.

# विद्यते यस्य भवने सर्वतन्त्रोत्तमोत्तमम्। न तस्य वंशे देवेशि पशुर्भवित किहीर्चत्।।२०४।।

vidyate yasya bhavane sarvatantrottamottamam/ na tasya vaniśe deveśi paśurbhavati karhircit//

In the family of the man in whose house there is this most excellent of all Tantras there will never be a Paśu².

# अज्ञानितिमिरान्धोऽपि मूर्खः कर्मजडोऽपि वा। शृण्वन्नेतन्महातन्त्रं कर्मबन्धाद्विमुच्यते।। २०५।।

ajñānatimirāndho'pi mūrkhaḥ karmajaḍo'pi vā/ śṛṇvannetanmahātantram karmabandhādvimucyate//

The man blinded by the darkness of ignorance, the fool caught in the meshes<sup>3</sup> of his actions, and the illiterate man, by listening to this Great Tantra, are released from the bonds of karma.

# एतत्तन्त्रस्य पठनं श्रवणं पूजनं तथा। वन्दनं परमेशानि नृणा कैवल्यदायकम्।।२०६।।

etattantrasya paṭhanam śravaṇam pūjanam tathā/ vandanam parameśāni nṛṇā kaivalyadāyakam//

Parameśānī! reading, listening to, and worshipping this Tantra, and singing its praise, gives liberation to men.

# उक्तं बहुविधं तन्त्रमेकैकाख्यानसंयुतम्। सर्वधर्मान्वितं तन्त्रं नातःपरतरं क्वचित्।।२०७।।

uktanı bahuvidhanı tantramekaikākhyānasanıyutam/ sarvadharmānvitanı tantram nātalıparataranı kvacit//

<sup>1.</sup> Brahma-jñāna.

<sup>2.</sup> See *Introduction to Tantra Śāstra*. Here it means one ignorant of divine knowledge.

<sup>3.</sup> See Bhagavad-gītā iv., pari passu; also Śiva-Saṁhitā, chap. i., verses 4-9.

Of the other various Tantras each deals with one subject only. There is no other Tantra which contains all the Dharmas.

## पातालचक्रं भूचक्रज्योतिश्चक्रसमन्वितम्। परार्धमस्य यो वेत्ति स सर्वज्ञो न संशयः।। २०८।।

pātālacakrani bhūcakrajyotiścakrasamanvitam/ parārdhamasya yo vetti sa sarvajño na samśayaḥ//

The last part contains an account of the nether, earthly, and heavenly worlds. He who knows it (along with the first) undoubtedly knows all.

# परार्धसिहतं ग्रन्थमेनं जानन्नरो भवेत्। त्रिकालवार्ता त्रैलोक्यवृत्तान्तं कथितुं क्षमः।। २०९।।

parārdhasahitam granthamenam jānannaro bhavet/ trikālavārtām trailokyavṛttāntam kathitum kṣamaḥ//

The man who knows the second part with this book is able to speak of the past, present, and future, and knows the three worlds.

## सन्ति तन्त्राणि बहुधा शास्त्राणि विविधान्यपि। महानिर्वाणतन्त्रस्य कलां नार्हन्ति षोडशीम्।।२१०।।

santi tantrāṇi bahudhā śāstrāṇi vividhānyapi/ mahānirvāṇatantrasya kalām nārhanti ṣoḍaśīm//

There are all manner of Tantras and various Śāstras, but they are not equal to a sixteenth part (in value) of this Mahānirvāna Tantra.

# महानिर्वाणतन्त्रस्य माहात्म्यं किं ब्रवीमि ते। विदित्वैतन्महातन्त्रं ब्रह्मनिर्वाणमाप्नुयात्।। २११।।

mahānirvāṇatantrasya māhātmyam kim bravīmi te/viditvaitanmahātantram brahmanirvāṇamāpnuyāt//

।। इति श्रीमहानिर्वाणतन्त्रे सर्वतन्त्रोत्तमोत्तमे सर्वधर्म्मनिर्णयसारे श्रीमदाद्यासदाशिवसंवादे पूर्वकाण्डे शिवलिङ्गस्थापनचतुर्विधावधूत-विवरणकथनं नाम चतुर्दशोल्लासः।। १४।।

<sup>1.</sup> Pātāla-cakra, Bhū-cakra, and Jyotish-cakra respectively.

// iti śrīmahānirvāṇatantre sarvatantrottame sarvadharmmanirṇayasāre śrīmadādyāsadāśivasamvāde pūrvakāṇḍe śivlingasthāpanacaturviāāvaāūtṛ vivaraṇakathanam nāma caturdaśollāsaḥ//

तेज:सु तेजस्विषु।

# समाप्तोऽयं पूर्वार्धः।

इति श्रीमहानिर्वाणतन्त्रयीकायां चतुर्दशोल्लासः।

What further shall I tell Thee of the greatness of the Mahānirvāṇa Tantra? Through the knowledge of it one shall attain to Brahma-nirvāṇa.

End of the Fourteenth Joyful Message of the Mahānirvāṇa, entitled, "The Consecration of Śiva-liṅga and Description of the Four Classes of Avadhūtas."

## **INDEX**

## Ā

Abhiseka 515, 663, 942 Abhistarh 821 Abhyudayika Śraddha 607, 809 Acamana 852 Acamanīya 614, 857, 859, 862 Acamanya-pātra 288 Acāra 100 Acārya 568 Adambha 233 Adhāra 239, 240, 279 Adhāra-śakti 192, 196, 223, 324 Adhivāsa 892, 893, 902 Adveșa 233 Adyā 170, 219, 298, 300, 304, 375, 380, 383, 391, 401, 617, 681, 713, 796, 871, 884 Adya Devī 200, 390, 854 Ādyā Ekoddiṣṭa Śrāddha 635 Adyā-Bīja 304 Adyā-Devī-Kālikā 383 Adyā-Kālī 135, 218, 236, 291, 299, 302, 309, 348, 374, 379, 384, 391, 658 Adyā-Kālikā 177, 190, 229, 292, 307, 354, 357, 360, 361, 379, 386, 389

Adyā-Kāli Devatā 301 Adya-Kālīśvarī-svarūpā 361, 378 Adyā Paramā Śakti 161 Adyā Prakṛti 169 Adyā Šakti 885 Ādyāyai 188 Agamas 24, 37, 45, 109, 159, 162, 342, 402, 425, 499, 678, 851, 868, 914, 931, 934 Agnate 630, 695, 723 Agni 206, 325, 337, 338, 510, 511, 512, 520, 521, 546, 552, 554, 556, 613, 662, 802, 816 Aguru 196, 850, 909 Ahankāra 204, 481, 677 Ahaṅkāra-tattva 880 Ahimsā 234 Ahuti 556 Airāvata 815 Aiśvarya 224 Ajñā 214 Akanda plant 41 Akhanda 284 Akṣata 584, 617, 652 Aksobha 233 Alakşmī 663 Alobha 233 Amā Bīja 254

Amada 233 Anuloma 236 Amātsarya 233 Anuloma marriage 598 Amāya 233 Anustup 76, 92, 361, 379 Ambikā 156, 209, 328, 618, Apāna 310, 480 631, 697, 733, 772, 776, 856, Aparājitā 226, 283, 313 902 Aparna 382, 674 Ambrosia 223, 231, 234, 257, Apsarās 3,896 283, 285 Arāga 233 Amoha 233 Arcana 162 Amrta 282 Ardhendu-bindu 897 Amrta-kara 820 Arghya 191, 240, 242, 286, 304, Amulet 107 614, 647, 829, 852, 854, 908 Anādi-lingas 916 Armour Bīja 283 Anahamkāra 233 Artha 63, 66, 76, 92, 105, 361, Anāhata 214 394, 550, 576, 588, 599 Anāhata Cakra 232 Arunā 326, 812 Ananda 818 Arundhatī 593 Ananda Kanda 226 Asana 854, 855, 897 Ananda-Bhairava 258, 290, Asitānga 226, 314, 661 450, 451 Aśrama 571 Ananda-Bhairavī 258, 260, Asta-dalābja-Mandala 669 450 Astra 828 Anandanātha 665 Astra Bījas 448, 484 Anandārghya 856 Astra-Mantra 184 Ananga 285 Aśvatha-tree 653, 840 Ananta 325, 663, 818, 822, 839 Aśvatunda 802 Anga Devatās 292, 339, 669 Aśvins 532, 544 Angadā 282 Ati-pātakīs 890 Anga-nyāsa 77, 78, 210, 387, Atma 178, 481, 854, 920 895, 898 Autumnal Festival 637 Animā 378 Avadhūta 403, 470, 929, 931, Aṅkuśa 908 936 Ankuśa-mudra 181, 242 252, Avagunthana-Mudrā Anna-prāśana 882 283, 309 Anna-purņā 127 Avāhanī 198 Antarīkra 195 Āvaraņa Devatās 292, 669 Anujnā-vākya 611

В

Badarī 874 Bagalā 127, 597 Bāhu-dā 381 Bali-pātra 288 Bāndhavas 723 Bandhüka 832 Barvara 874 Bhadrā 226, 313 Bhadrakālī 661 Bhagavān 12, 52, 903, 907 Bhagavatī 899, 904 Bhairavas 43, 226, 239, 314 Bhairavī 127, 595, 597, 661 Bhairavī circle 458 Bhairavī-cakra 446, 447, 455, 457, 463 Bharga 575 Bhāskara 554, 570 Bhavānī 399, 661 Bhayankara 314, 661 Bheruṇḍā 164 Bhikşuka 402 Bhīma 817, 910 Bhīmanāda 818 Bhīṣaṇa 314, 661, 802 Bhīṣaṇa Unmatta 226 Bhoga-dā 280, 645 Bhoga-pātra 288, 291 Bhojya 647 Bhrgu-Rāma 661 Bhū-pura 244, 315, 323, 810 Bhūtas 69, 296, 541, 664, 901, 907 Bhuvaneśvarī 127, 570, 597 Bīja 74, 164, 166, 168, 174, 182, 203, 206, 217, 219, 220, 291, 318, 371, 500

Bindu 164, 165, 211, 236, 295, 652 Blissful Devī 451 Bodhinī 280 Brahma 12, 50, 77, 425, 487 Brahmā 52, 117, 195, 210, 239, 257, 258, 318, 322, 350, 474, 498, 505, 506, 507, 508, 513, 520, 521, 526, 538, 544, 545, 546, 552, 554, 556, 569, 591, 592, 638, 647, 660, 809, 817, 818, 827, 829, 832, 864, 869, 887, 907, 913, 934 Brāhma 688, 690, 691, 930 Brāhma Avadhūtas 930 Brahma Bīja 652 Brahma bliss 285 Brahmacārī 568, 576 Brahmacarya 402, 564, 571 Brahma Circle 468 Brahma-Gāyatrī 828, 893 Brahma-jñāna 131 Brahma-kalaśa 657 Brahma knowledge 391, 479 Brahma-Mantra 70, 80, 95, 101, 103, 104, 105, 109, 110, 113, 115, 117, 119, 120, 136, 386, 392, 424, 466, 468, 486, 726, 933 Brāhma marriage 593, 784 Brahman 33, 83, 85, 90, 92, 98, 100, 102, 105, 108, 118, 122, 130, 133, 204, 355, 358, 388, 408, 412, 422, 433, 455, 467, 491, 493, 506, 508, 574, 657, 670, 673, 919, 920, 924, 930, 935, 943, 946

Brāhmaṇa 16, 264, 401, 406, 461, 471, 630, 689, 710, 838, 929 Brahmānī 661 Brāhmanik 458 Brahma-nirvāņa 948 Brahmarsis 117, 218 Brahma-sad-bhāva 922 Brahma-Sāvitrī 427 Brahmavidyā 571, 826 Brahma-Vidyā Gāyatrī 611 Brāhmī 185, 335, 646, 744, 911 Brāhmī marriage 757 Brāhmī Śakti 945 Brāhmī wife 718 Brhaspati 57, 375, 554, 565, 813, 907 Brhatsirāh 817 Buddhi 481 Budha 813, 814

## C

Cakra 458, 594, 595, 596, 597, 598, 656, 666, 715, 721, 799, 851, 891, 930

Cakreśvara 671

Campaka 874

Caṇḍāla 97, 98, 139, 157, 459, 491, 691, 720, 721, 940, 941

Candra 542, 544

Candra-bhāgā 662

Candra-śekhara 912

Candrikā 282

Cāraṇa 4, 907

Caru 522, 525, 529, 531, 541, 590

Cāru-hāsinī 381
Carukarma 522
Ceṭakas 69
Chamber of Gems 223
Chāyā-maṇḍapa 563, 580
Chinnamastakā 127
Cit 77, 353, 481
Citāsana 462
Cit-kuṇḍa 538
Cūḍākaraṇa 561, 882

## D

Daityas 805 Dākinīs 663, 69 Dakșinā 665 Dānava 129, 869 Darbha grass 507, 509, 604 Dayā 234, 661 Deva 6, 8, 15, 27, 33, 43, 52, 67, 870 Deva of Love 375 Devarsis 117, 484 Deva-senā 527 Devatā 25, 54, 73, 74, 92, 104, 106, 158, 190, 193, 195, 218, 237, 239, 245, 247, 250, 260, 261, 265, 270, 272, 303, 304, 320, 329, 342, 527, 642, 657, 658, 711, 726, 800, 801, 829, 867, 883, 894 Devesa 848 Deveśī 45, 115, 690, 934 Devī 34, 38, 90, 116, 124, 130, 136, 140, 172, 176, 177, 180, 191, 208, 209, 210, 213, 227, 230, 234, 236, 251, 262, 265, 297, 302, 303, 304, 306, 309,

| 312, 315, 316, 343, 349, 358, 359, 397, 425, 427, 454, 470, 496, 596, 599, 631, 640, 655, 657, 680, 725, 735, 737, 755, 775, 779, 792, 798, 806, 831, 874, 877, 905, 928  Devī Ānanda-Bhairavī 290  Devī Annadā 556  Devī Gāyatrī 185, 187  Devī-Mātṛkā 214  Devī Nirmālya-vāsinī 349  Devī Sudhā 253  Devī Vāruņī 714  Dhana-dā 662  Dhārā Homa 512, 525, 530, 539, 544, 546, 551, 556, 558, 563, 590, 833  Dhāraṇā 924, 937  Dhāriṇī 280  Dharma 13, 14, 16, 17, 19, 22, 31, 33, 36, 41, 42, 63, 66, 76, 92, 102, 103, 105, 139, 144, 149, 224, 361, 394, 399, 411, 414, 417, 437, 463, 550, 576, 588, 599, 623, 638, 695, 735, 737, 745, 767, 772, 785, 940  Dharma Śāstras 578  Dharma Scriptures 23  Dhātā 530  Dhenu 193, 198  Dhenu-Mudrā 243, 262, 283, 309, 316, 330  Dhṛti 282, 527  Dhruva 593 | Dhūpa 853 Dhūrjatī 912 Dhyāna 14, 57, 637, 644, 806, 807, 818, 832, 834, 898, 924 Dhyāna-bhāva 922 Dikpālas 335, 527, 646, 662, 808, 809, 815, 822, 899, 911 Dikpatí 812 Dīpa 165, 853 Dīrghajaṅgha 802 Dīrghikā 839 Divine Circle 464 Divine Consciousness 81 Divine Experience 139 Divine Knowledge 578 Divine Power 115 Divine Wisdom 576, 577 Divya 25, 27 Divyabhāva 27, 129 Divya-cakra 469 Durgā 127, 534, 544, 554, 570, 591, 592, 661, 676, 832, 835, 884, 890 Durjaya 818 Dūrvā grass 242, 283, 584, 892 Dvāpara 143 Dvāpara Age 19, 152, 498  E Eka-danta 646 Ekaṁ 77 Ekoddiṣṭa 629 Ekoddiṣṭa Śrāddha 605, 621, 627, 628 Eternal Brahman 84 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Dhūmāvatī 127                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Eternal Consciousness 47                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Dhūmrã 280, 326                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Eternal Primeval Käli 382                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Dhūmrābha 646                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Eternal Witness 925                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

230, 234, 236, 251, 262, 265,

297, 302, 303, 304, 306, 309,

Cāru-hāsinī 381 Brāhmana 16, 264, 401, 406, 461, 471, 630, 689, 710, Carukarma 522 838, 929 Cetakas 69 Brahmāņī 661 Chamber of Gems 223 Chaya-mandapa 563, 580 Brähmanik 458 Brahma-nirvāņa 948 Chinnamastakā 127 Brahmarşis 117, 218 Cit 77, 353, 481 Brahma-sad-bhāva 922 Citāsana 462 Brahma-Sāvitrī 427 Cit-kunda 538 Brahmavidyā 571, 826 Cūdākaraņa 561, 882 Brahma-Vidyā Gāyatrī 611 D Brāhmī 185, 335, 646, 744, 911 Daityas 805 Brāhmī marriage 757 Brāhmī Śakti 945 Dākinīs 663, 69 Brāhmī wife 718 Dakşinā 665 Brhaspati 57, 375, 554, 565, Dānava 129, 869 Darbha grass 507, 509, 604 813, 907 Dayā 234, 661 Brhatsirāh 817 Deva 6, 8, 15, 27, 33, 43, 52, Buddhi 481 Budha 813, 814 67,870 Deva of Love 375 Devarsis 117, 484 Cakra 458, 594, 595, 596, 597, Deva-senã 527 598, 656, 666, 715, 721, 799, Devatā 25, 54, 73, 74, 92, 104, 851, 891, 930 106, 158, 190, 193, 195, 218, Cakreśvara 671 237, 239, 245, 247, 250, 260, Campaka 874 261, 265, 270, 272, 303, 304, Caṇḍa 226, 314, 642, 661 320, 329, 342, 527, 642, 657, Candala 97, 98, 139, 157, 459, 658, 711, 726, 800, 801, 829, 491, 691, 720, 721, 940, 941 867, 883, 894 Candra 542, 544 Devesa 848 Candra-bhāgā 662 Devesī 45, 115, 690, 934 Candra-śekhara 912 Devī 34, 38, 90, 116, 124, 130, Candrikā 282 136, 140, 172, 176, 177, 180, Cāraņa 4, 907 191, 208, 209, 210, 213, 227,

Caru 522, 525, 529, 531, 541,

590

312, 315, 316, 343, 349, 358, Dhūpa 853 359, 397, 425, 427, 454, 470, Dhūrjatī 912 Dhyāna 14, 57, 637, 644, 806, 496, 596, 599, 631, 640, 655, 807, 818, 832, 834, 898, 924 657, 680, 725, 735, 737, 755, Dhyāna-bhāva 922 775, 779, 792, 798, 806, 831, Dikpālas 335, 527, 646, 662, 874, 877, 905, 928 808, 809, 815, 822, 899, 911 Devī Ananda-Bhairavī 290 Dikpati 812 Devī Annadā 556 Dīpa 165, 853 Devī Gāyatrī 185, 187 Dīrghajangha 802 Devī-Mātrkā 214 Dîrghikā 839 Devī Nirmālya-vāsinī 349 Divine Circle 464 Devī Sudhā 253 Divine Consciousness 81 Devī Vārunī 714 Divine Experience 139 Dhana-dā 662 Divine Knowledge 578 Dhārā Homa 512, 525, 530, Divine Power 115 539, 544, 546, 551, 556, 558, Divine Wisdom 576, 577 563, 590, 833 Divya 25, 27 Dhāranā 924, 937 Divyabhāva 27, 129 Dhārinī 280 Divya-cakra 469 Dharma 13, 14, 16, 17, 19, 22, Durgā 127, 534, 544, 554, 570, 31, 33, 36, 41, 42, 63, 66, 76, 591, 592, 661, 676, 832, 835, 92, 102, 103, 105, 139, 144, 884, 890 149, 224, 361, 394, 399, 411, Durjaya 818 414, 417, 437, 463, 550, 576, Dūrvā grass 242, 283, 584, 892 588, 599, 623, 638, 695, 735, Dvāpara 143 737, 745, 767, 772, 785, 940 Dvāpara Age 19, 152, 498 Dharma Sāstras 578 Е Dharma Scriptures 23 Dhātā 530 Eka-danta 646 Dhenu 193, 198 Ekam 77 Dhenu-Mudrā 243, 262, 283, Ekoddista 629 309, 316, 330 Ekoddista Śrāddha 605, 621, Dhrti 282, 527 627, 628 Dhruva 593 Eternal Brahman 84 Dhūmāvatī 127 Eternal Consciousness 47 Dhūmrā 280, 326 Eternal Primeval Kālī 382 Dhūmrābha 646 Eternal Witness 925

F

Fig-tree 653

G

Gagana-tattva 880 Gajānana 646 Gana-devatās 908 Ganaka 642 Gana-krda 646 Gana-nātha 646, 907 Gana-nayaka 646, 902 Gāṇapata 670 Ganapati 295, 642, 643, 645, 832, 835 Gāṇa-patyas 44 Gandakī 662 Gandha 853 Gandharvas 4, 896, 901, 907 Gandha-tattva 880 Ganesa 10, 108, 116, 194, 200, 295, 527, 553, 554, 642, 646, 809, 831, 832, 834, 872, 894 Gangā 7, 95, 181, 194, 423, 431, 604, 628, 638, 662, 711, 889, 895, 940 Garbhādhāna 526, 535, 561 Gärhapatya 256 Garu-āśauca 763 Garuda 186, 663, 798, 868, 869 Gaurī 527, 535, 539, 562, 580 Gaurī-paṭṭa 891, 903, 906, 909 Gayā 67,889 Gāyatrī 104, 105, 180, 188, 210, 218, 424, 425, 427, 573, 617, 619, 622, 624, 726, 729, 840, 848, 849, 875, 883 Gāyatrī mantra 187, 316, 573

Gem Island 223 Girijā 901 Godavarī 181 Golakas 767 Gotra 584, 585, 593, 610, 759, 765 Govinda 165 Grahas 527, 808, 814, 832 Graha-yantra 809 Great Deva 851 Great Devī 117, 272, 504, 610, 655, 775, 792, 876, 898, 901 Great Devil 102 Great Dissolution 52 Great Lord 90 Great Mahesa 897 Grhastha 402 Guardian Devas 51 Guhyakas 69, 458 Gunas 86, 226 Guru-pātra 288, 290, 313, 654

Н

Hamsa 184, 255, 367, 936, 937 Hamsa Mantra 203 Hara 82, 891, 904 Hari 82 Heart-Mantra 192 Heavenly Stream 141 Hell 119, 159, 411, 470, 672, 941 Himālaya 945 Hiraṇya 333 Homa 68, 386, 636, 638, 656, 871, 920, 933 Hūna 459

I

Iḍā 183

Idamtā 287
Indra 51, 183, 510, 521, 546, 554, 568, 570, 662, 815, 822, 887, 911, 913
Indrāṇī 661
Indu 322
Īśa 322, 817, 888, 911
Iśāna 182, 325, 510, 676, 802, 813, 817, 843, 900, 907, 910
Iṣṭa-devatā 176, 284, 311, 332, 349, 449, 472, 479, 665, 671
Iṣṭa-mantra 454
Īśvara 921

J

Jack-tree 653 Jagaddhātrī 380, 906 Jagan-mangala 90 Jagan-mayī 388 Jahnavī 41, 45, 549 Jālandhara 276 Jambu 874 Jānu-Homa 525 Japa 23, 39, 68, 80, 85, 89, 106, 113, 150, 166, 174, 176, 179, 181, 187, 191, 217, 235, 236, 237, 242, 260, 261, 284, 342, 343, 346, 369, 371, 386, 389, 425, 462, 536, 537, 543, 547, 636, 877, 889, 901, 920, 923, 933, 935 Jata 909 Jāta-karma 548, 882, 883 Jāta-veda 332, 333, 334, 339 Jātī 874 Jayā 527 Jayadurgā 382, 661

Jayanta 817
Jayantī 226, 313
Jīva 301, 393
Jīvaseka 579, 601
Jīva-tattva 880
Jñāna 224, 234
Jñāna-mudrā 213
Jñāna-tattva 880
Jvālini 280, 645
Jyeṣṭhā 328
Jyotsnā 282

K

Kaca 253 Kacchapa Mudrā 227, 298 Kadamba flowers 365 Kadamba forest 365 Kādambarī wine 366 Kailāsa 4, 864, 868 Kaivalya-dāyinī 381 Käka-kanta 802 Kakkola 857 Kāla 134, 135, 229, 241, 278, 279, 280, 362, 364, 790, 791 Kālakarnī 663 Kalaśa 248, 251 Kālaśakti 789 Kālī 127, 135, 188, 373, 380, 389, 455, 504, 662, 789 Kali Age 22, 29, 32, 39, 109, 129, 130, 140, 142, 144, 146, 147, 148, 149, 150, 151, 156, 160, 163, 272, 362, 364, 385, 389, 401, 402, 426, 427, 428, 430, 453, 454, 459, 463, 470, 499, 512, 640, 676, 787 Kālī Bīja 663

Kālikā 197, 229, 300, 373, 463, 498, 603, 631, 753, 766, 769, 809, 887, 891, 944 Kālikā Mantra 389, 595 Kalpa 308, 479, 651, 795, 796, 918 Kalpa tree 663 Kalyāņī 382 Kāma 63, 66, 76, 92, 105, 167, 361, 394, 448, 484, 537, 550, 576, 588, 599, 820 Kāma-Bīja 372, 483, 537, 849 Kamalā 75, 293, 362, 377, 428, 597 Kamalā-Bīja 219 Kamalālayā 127, 381 Kāma-pītha 367 Kāma-rūpa 196, 276, 367 Kāma-rūpiņī 645 Kamathāsanā 382 Kāminī 588 Kānīnas 767 Kãnti 282, 661 Kapālī 226, 314, 661 Kapālini 662 Kapardinī 381 Kapilāsya 801, 805, 808 Karālī 504 Kāraņa 369, 649, 662, 854 Kara-nyāsa 76, 210, 895, 898 Karavīra 874 Karkata 839 Karma 470, 830 Kaṣāya 564, 577, 874 Kaula 138, 394, 408, 461, 596, 635, 639, 641, 670, 673, 684, 710, 718, 723, 726, 729, 838, 930, 940, 942

Kaula-Dharma 152, 727, 940 Kaula doctrine 137, 144, 395 Kaula path 395 Kaula worship 320 Kaula-Sādhu 669 Kauli 130 Kaulika 139, 140, 144, 147, 288, 636, 637, 646, 943 Kaulika Dharma 143, 145, 151, 152 Kaulika doctrine 140, 148 Kaulika-dvijas 913 Kaulika Guru 665 Kaulika rites 727 Kaulika ritual 146 Kaulika Tantras 151 Kaulika Yogī 939 Kaulika-sādhaka 151 Kaulika-sādhana 151 Kaulika-Yogī 145 Kaulinī 724 Kaumārī 313, 381 Kauśikī 662 Kavaca 90, 93, 382, 398 Kavaca-Mantra 85, 262 Kāverī 181 Keśava 798 Ketu 813, 815 Khadira 566 Khandāśauca 761, 762 Khatvänga 807 Kīlaka 379 Kirāta 459, 939 Kīśa-vadana 902 Kotarāksa 802 Krcchra-Vrata 723 Krodha 226

Krodhonmatta 314, 661 Kṛpā-mayī 381 Kṛṣṇa 258, 326 Kṛta Age 17 Krūra 824 Ksakāra 236, 819 Kṣamā 234, 280, 381, 527, 661, 841 Kṣatriya 16, 401, 471, 630, 689, 724, 929 Kșetrapăla 194, 295, 817 Kṣīra tree 566 Kubera 375, 554, 816 Kula Acāra 394 Kula articles 200 Kula-Cakra 641 Kulācāra 42, 146, 148, 169, 371, 393, 394, 940, 941, 943 Kulācāra rites 169 Kula-dharma 175, 463, 593, 712, 728, 732, 942, 943 Kula doctrine 138, 460, 499 Kula-dravya 147, 938, 939 Kula Faith 686 Kula flower 250 Kula-gurus 313 Kula-Kuṇḍalinī 353 Kulāmṛta 286, 711 Kula-rūpiņī 284 Kula Sādhus 938 Kula-Sādhaka 178 Kula-Samnyāsī 938 Kula Scriptures 734 Kula Tantras 162 Kula-tattva 147, 398, 939 Kula worship 398 Kula-yantra 179

Kula-yogī 147, 938 Kuleśānī 55, 381, 631, 668 Kuleśvarī 174, 594, 597, 718, 720 Kulīnā 371, 597, 941 Kulīra 839 Kullā 662 Kulluka 108 Kumārīs 656 Kumbhaka 206, 217 Kuṇḍa 245, 767 Kuṇḍalī 199, 353 Kuṇḍalinī 203, 235 Kuntī 662 Kūrca 484, 500 Kūrca-Bīja 321, 541 Kūrma 661 Kuru-kullā 662 Kuśa grass 252, 321, 332, 335, 477, 505, 509, 517, 518, 523, 524, 549, 559, 564, 566, 605, 606, 610, 613, 618, 620, 624, 768, 829 Kuśandika 499, 521, 522, 563, 590, 592, 600, 601, 602, 805, 823

#### L

Lakṣmī 194,318,661,809,832, 869,899 Lakṣmī Bījas 559 Lambakarṇa 802 Lambodara 646 Lelihāna-Mudrā 302 Lepa-bhojī 621 Liberation of Beings 33 Linga 880,886,887,890,891, 894,896,903,905,906,908 Lipi-nyāsa 210 Lohitākṣa 824 Loka-pālas 907 Lokas 866 Lord of Kāśī 371

### M

Madhuparka 305, 583, 852, 858 Mahābala 902 Mahādeva 273, 887, 890, 896, 901, 905, 910 Mahādevī 191, 210, 654, 868 Mahā-gurus 686, 726, 729 Mahākāla 134, 135, 230 Mahākālī 661, 679, 788 Mahālaksmī 570, 661, 679 Mahā-māyā 380, 526, 656, 679, 904, 916 Mahānīla-sarasvatī 661, 679 943, Mahā-nirvāṇa Tantra 945, 947 Mahāpadma 839 Mahā-pīthas 891, 916 Mahāraudrī 679 Maharsis 907 Mahat 126, 133, 204 Mahat-tattva 677, 880, 944 Mahāvākya 319 Maheśa 787, 884, 902, 908 Maheśāna 601, 662, 865 Maheśānī 682, 807, 824, 868, 936 Mahesi 156, 809 Maheśvara 318, 661 Maheśvarī 58, 85, 414, 539, 621, 679

Mahişa-mardinī 661 Mahodara 646, 802, 818 Mahodarī 679 Mahogrā 662 Makara 816 Mālā 235 Manas-tattva 880 Mandala 241, 242, 251, 261, 277, 279, 280, 282, 449, 478, 618, 645, 651, 652, 668, 802, 803, 833, 835 Mangalā 226, 313, 813, 814, 820 Mango-tree 653 Manipūra 215 Manojavã 504 Mantra-nyāsa 881 Mantra-siddhi 373, 383 Mantroddhāra 62, 164 Maricī 280 Mārtanda 821 Maruts 521 Mātṛkā 69, 210, 343, 527 Mātrkā Bījas 281 Mātrkā-nyāsa 209, 877 Mātrkā-sthānas 881 Mātrkā-varnas 881 Mātrs 562, 902, 907, 911 Matsya 661 Matsya Mudrā 283 Māyā 74, 136, 293, 484, 559, 819, 820, 859, 864, 878, 880, 897, 899, 919, 925, 926, 927 Māyā-Bīja 189, 193, 217, 219, 239, 324, 327, 344, 379, 501, 537, 541, 545, 559, 615, 653, 893, 898

Nairṛta 325, 510, 802

Nairrta corner 618

| Māyā-Mantra 349                 | Naivedya 350, 853               |
|---------------------------------|---------------------------------|
| Medhā 527                       | Naivedya-Mudrā 310              |
| Mleccha 459, 720, 721           | Nakṣatras 662                   |
| Mleccha race 141                | Nāma 909                        |
| Mokṣa 64, 66, 76, 92, 105, 361, | Nāmakaraņa 882                  |
| 394, 576, 599                   | Nandā 645                       |
| Movable Śiva-liṅga 885          | Nandī 902                       |
| Mudrā 55, 108, 198, 199, 227,   | Nāndīmukha 607                  |
| 310                             | Nāndīmukha Śrāddha 627          |
| Mukunda 322                     | Nāndīmukhī 607                  |
| Mūla-Devatā 329                 | Nandinī 226, 313                |
| Mūlādhāra 215, 353              | Nāndmukha 626                   |
| Mūlādhāra Cakra 203             | Nārasimhī 226, 313, 661         |
| Mūlādhāra circle 207            | Nārāyaṇa 318, 494, 517, 831     |
| Mūlādhāra Lotus 311             | Narmadā 181, 549                |
| Mūla-Mantra 79, 80, 85, 175,    | Nava-nābha 668                  |
| 179, 181, 182, 191, 198, 199,   | Nava-nābha Maṇḍalas 669         |
| 201, 220, 236, 241, 242, 245,   | Nāyikās 43, 226, 313            |
| 251, 252, 260, 261, 265, 277,   | Nidhis 335                      |
| 284, 303, 308, 309, 311, 321,   | Nigamas 24, 499, 678, 787,      |
| 324, 327, 329, 339, 343, 345,   | 868, 934                        |
| 353, 387, 643, 846, 847,        | Nirmālya 355                    |
| 848, 849, 853, 866, 875, 877,   | Nirṛta 813                      |
| 881, 883, 897, 905              | Nirṛti 816                      |
| Muṇḍāsana 462                   | Nirvāṇa 463, 801, 944           |
| Munis 117                       | Nișkramaņa 553, 562, 882        |
| Muñja 564                       | Nityā 597, 661                  |
| N                               | Nīvṛt 642                       |
|                                 | Niyama 390, 923                 |
| Nāda-Bindu 819, 908             | Nṛsimha 661                     |
| Nādī Idā 336                    | Nyāsa 25, 32, 55, 77, 107, 163, |
| Nādī Pingalā 336                | 212, 222, 303, 358              |
| Nādī Suşumņā 336                | 0                               |
| Nāgas 662, 839, 840, 841, 907   |                                 |
| Nāgastambha 838                 | Ocean of Mercy 34               |
|                                 |                                 |

Omnipresent 49, 133, 400, 514,

561, 886, 895

Omniscient 49, 679, 886

P

Padma 325, 335, 839 Padmā 527 Padmāsana 808 Pādya 614, 852, 854, 856, 876 Pādya-pātra 288 Paksa 584, 609 Palāśa 566 Pañcābja 668 Pañcābja-Maṇḍala 669 Pañca-kaṣāya 873 Pańcāmṛta 542, 732, 912 Pañca-puspa 873 Pañca-tattva 29, 267, 651, 654, 665, 670, 671 Pañcīkarana 252 Pañcopacāra 853 Parā Prakṛti 125 Parama Guru 290 Paramā Māyā 376 Parama-guru 313 Parama-hamsa 931, 936 Paramātmā 125 Parameśāna 793 Parameśānī 830, 946 Para-mesthi-guru 313 Parameșți-Guru 291 Parameśvara 105, 858 Parameśvarī 35, 47, 166, 297, 302, 305, 307, 594, 794, 914 Parāpara Guru 290 Parāpara-guru 313 Para-tattva 880 Parātparā 190

Paresa 573

Pārijāta 223 Parivrāt 931 Pārthiva 552 Pārvaņa Śrāddha 605, 626 Pārvatī 5, 9, 11, 45, 53, 124, 149, 382, 393, 409, 454, 455, 607, 611, 710, 787, 868 Pāśa 908 Pāśādi-trika-Bīja 453 Paśu 25, 27 Paśu-bhāva 27, 129 Paśu-Gāyatrī 317 Paśu-pāśāya 317 Pasupati 910 Pātāla 663 Pātalī 874 Pātna 271 Pavana 662 Pāyasa 557, 808 Pināka 896, 904 Pinda 67, 476, 607, 617, 618, 619, 620, 621, 622, 624, 628, 633, 760, 766, 889 Pinga-keśa 802 Pingalā 183 Piśācas 69, 458, 541, 664, 901, 907 Pītha 247 Pītha-Devatā 339 Pitha-nyāsa 222, 227, 247 Pīthas 276 Pitrs 13, 67, 158, 159, 189, 473, 484, 496, 548, 562, 576, 622, 630, 729, 785, 809, 872, 901 Prabhāvatī 382 Pracandā 661 Pracanda 817

Prādeśa 523, 528, 811 Primordial Kālī 638 Pradyumna 873 Primordial Kālikā 349, 349 Prajapati 165, 521, 530, 531, Primordial Power 788 536, 542, 544, 546, 552, 556, Prīti 282 560, 568, 569, 589, 592, 843 Proksana Mantra 836 Prajāpati-devatāka 588 Protective Mantra 346, 383, Prājāpatya Homa 842 385 Prakrti 51, 204, 379, 393, 573, Prthivī 203, 569 788 Pūjā 23, 114, 261, 272, 386, 637, Prakṛti-tattva 880 871, 923, 924 Prākyaścitta 883 Pulindas 939 Prāṇa 310, 480 Pumsavana 539 Prāṇa-bija 467 Punarācamanīyam 858 Prānadā 282 Purajit 818 Prāṇāhuti Mantra 583 Purānas 37, 46, 944 Prāṇa-pratisthā 829, 881 Purandara 322 Pranava 62, 80, 168, 189, 254, Purānic 141 324, 326, 338, 449, 452, 498, Puraścarana 32, 107, 378, 384, 572, 575, 604, 625, 678, 828, 385, 386, 388, 462, 889, 942 840, 841, 848, 875, 883, 895, Purașkriyā 392 910 Pure Jñāna 285 Prāṇāyāma 79, 80, 216, 218, Pūrnā 282 227, 344, 346, 387, 643, 655, Pūrņābhişeka 648, 656, 658, 895, 898 663, 668, 727, 930 Präneśa 164 Pūrņābhiseka Mantra 730 Praśastipātra 893 Pūrnāhuti 836 Pratisthā 872, 884, 933 Pūrņāmṛtā 282 Pratisthā-Mantra 300 Pürna-śaila 276 Pravara 584, 585 Pūrņāśauca 761, 762 Prayaga 889 Pūṣā 282 Prāyaścitta 542 Puspa 853 Prāyaścitta-Homa 512 Pușți 527, 612, 626, 661, 824 Preta 541, 628, 632, 633, 635, 664, 768 Q Preta Śrāddha 628, 635 Queen of Kāśī 371 Primeval Kālī 378, 395 Primeval Kālikā 329, 395 Queen of Kula 395

| R<br>Rāhu 662, 813, 815, 822     | Rudrākṣa 213, 815<br>Rūpa-tattva 880                        |
|----------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| Rājanya 435, 437                 | Ruru 226, 314, 661                                          |
| Rājarājesvarī 597                | S                                                           |
| Rajarsis 117                     | Śabda-Bīja 897                                              |
| Rajoguna 791                     | Sabda-tattva 880                                            |
| Rakṣaḥ 662                       | Śacī 527                                                    |
| Rākṣasas 329, 501, 901           | Saḍāṅga-nyāsa 211, 643, 655,                                |
| Rākṣoghna 542<br>Rakta 165       | 877                                                         |
| Raktalocana 802                  | Sadāśiva 76, 92, 124, 358, 360,                             |
| Raktatunda 646                   | 361, 379, 393, 408, 427, 470,                               |
| Raktikā nādī 538                 | 495, 572, 640, 658, 676, 789,                               |
| Ramā 592, 597, 878, 880          | 794, 807, 830, 886, 895, 906,                               |
| Rāma 661                         | 908, 915, 929<br>Sad-guru 175                               |
| Ramā-Bīja 379, 537, 653, 664     | Sādhaka 42, 77, 78, 80, 83, 93,                             |
| Rati 282                         | 94, 96, 98, 100, 104, 107,                                  |
| Raudrī 328, 661<br>Raurava 941   | 156, 162, 169, 172, 174, 191,                               |
| Rddhi 581                        | 194, 195, 197, 200, 203, 205,                               |
| Revā 549, 662                    | 206, 209, 212, 214, 215, 227,                               |
| Rohita 271                       | 230, 236, 242, 251, 258, 270,                               |
| Ŗṣi 76, 92, 189, 210, 218, 274,  | 281, 290, 293, 298, 299, 303,                               |
| 275, 361, 379, 572, 642, 658,    | 305, 308, 311, 316, 318, 327, 330, 347, 350, 351, 354, 384  |
| 901, 936                         | 330, 347, 350, 351, 354, 386, 388, 393, 395, 424, 450, 464, |
| Rṣi-nyāsa 92, 113, 210, 218, 387 | 468, 479, 500, 639, 649, 859,                               |
| Rta 257                          | 875, 883                                                    |
| Rtu-samskāra 526, 530, 535       | Sādhana 29, 57, 62, 68, 100,                                |
| Rtvik 637                        | 101, 104, 107, 108, 115, 117,                               |
| Ruci 280                         | 122, 136, 162, 163, 169, 170,                               |
| Rucirā 326                       | 917, 931, 935, 944                                          |
| Ruddy Spirit 331                 | Sādhus 939<br>Sāgara 839                                    |
| Rudra 474, 521, 542, 809, 910,   | Sailajā 789                                                 |
| 913<br>Rudra-Bhairavīs 671       | Śaiva 44, 446, 594, 595, 670                                |
| Rudrā-Dākinīs 671                | Śaiva Avadhūta 930, 936                                     |
| •                                |                                                             |

| Saiva form 690, 691            | Samnyāsin 404                   |
|--------------------------------|---------------------------------|
| Śaiva rites 404                | Samskāra 65, 405, 600, 601,     |
| Śaiva-Dharma 598, 942          | 656, 883, 931, 936              |
| Śaiva-Guru 670                 | Samud-bhava 563, 569, 579       |
| Śaiva-marriage 594, 597, 598,  | Samvid 358                      |
| 757, 759, 760, 784             | Sandhi 63                       |
| Sakalī-kṛti 303                | Sandhyā 23, 180, 189, 424, 429  |
| Śakra 569                      | Śani 813, 815                   |
| Śākta 44, 670                  | Sankalpa 108, 114, 649, 825,    |
| Śākta rites 671                | 831, 835, 872                   |
| Śakti 127, 170, 173, 189, 210, | Śańkara 11, 29, 34, 121, 159,   |
| 219, 235, 239, 250, 273, 274,  | 262, 266, 358, 399, 498, 535,   |
| 318, 335, 345, 350, 353, 354,  | 601, 674, 722, 798, 888, 897,   |
| 379, 380, 454, 455, 456, 502,  | 903                             |
| 646, 653, 656, 661, 665, 816,  | Śańkarī 380, 809                |
| 841                            | Sanketa-Mudrā 199               |
| Śakti Bīja 908                 | Śaṅkha 839                      |
| Śakti-Mantra 169               | Śānti 527, 661, 824, 841, 843   |
| Śakti-pātra 288, 292           | Śānti-karma 517, 561            |
| Śāla 270                       | Sapinda 593, 598, 630, 687,     |
| Śālagrāma 96, 835              | 754, 757, 759                   |
| Śālagrāma-Śilā 850             | Sarasvatī 74, 181, 200, 212,    |
| Śāli rice 271, 875             | 531, 532, 549, 661, 662         |
| Śālmalī 874                    | Sarayū 662                      |
| Samāna 310, 480                | Śarva 909                       |
| Śamana 662                     | Sarva-siddhi-dā 382             |
| Sāmānya 401, 425, 435, 461,    | Sarva-svarūpā 190               |
| 471, 485, 561, 598, 630, 689   | Sarvatobhadra 651, 669          |
| Śāmbhavi 103                   | Sarvato-bhadra Maṇḍala 903      |
| Śambhu 124, 158, 159, 270,     | Śaśinī 282                      |
| 428, 479, 497, 576, 598, 674,  | Śāstras 46, 438, 562, 637, 678, |
| 691, 805, 903, 904, 911        | 727, 734, 944, 947              |
| Saṁdhyā 103, 104, 111          | Sat 73, 77, 102, 348, 490, 584, |
| Samhāra 25, 314                | 932, 933, 935                   |
| Samhāra-Mudrā 341, 349         | Śatruhā 824                     |
| Samhārī 226                    | Sattva Guṇa 6                   |
| Samhitās 19, 36, 37, 499, 678, | Satya 143, 401, 498, 558, 560,  |
| 945                            | 645                             |

| Satya Age 152                    | Solar Disc 186                  |
|----------------------------------|---------------------------------|
| Sauras 44, 669                   | Soma 337, 511, 512, 544, 820    |
| Sāvaraņā 190                     | Sovereign Mistress 141, 152,    |
| Śavāsana 462                     | 157, 398                        |
| Savitā 575                       | Sovereign Queen 435             |
| Sāvitrī 428, 527, 568, 572, 848, | Śparśa-tattva 880               |
| 849                              | Sphulingini 326, 504            |
| Sāyudhā 190                      | Sphulingnī 326                  |
| Śesa 223                         | Spiritual Wisdom 470            |
| Setu 108                         | Śrāddha 67, 154, 159, 599, 608, |
| Siddhas 4, 42, 896, 901, 907     | 610, 612, 625, 626, 633, 635,   |
| Siddhi 46, 75, 113               | 636, 661, 825, 872, 889, 890,   |
| Śikhā 812                        | 936                             |
| Sīmantonnayana 543               | Śrī 282                         |
| Sindhu 181                       | Śrī-pātra 274, 288, 345, 346,   |
| Sinīvālī 531, 532                | 654                             |
| Śivā 287, 297, 309, 360, 442,    | Śrī Sadāśiva 736Sṛṣṭi 25        |
| 459, 519, 544, 555, 596, 603,    | Stambhana 249                   |
| 608, 611, 614, 620, 643, 656,    | Sthandila 321, 329, 330         |
| 686,708,723,738,742,748,         | Sthiti 25                       |
| 791, 838, 927                    | Stotra 86                       |
| Śiva 5, 115, 178, 287, 297, 318, | Strī-dhana 751                  |
| 330, 350, 379, 404, 409, 455,    | Stuti 923                       |
| 462, 466, 544, 545, 554, 569,    | Śuci 556                        |
| 591, 592, 599, 638, 639, 647,    | Śuddhi 272, 289, 290, 308, 351, |
| 648, 653, 661, 666, 668, 686,    | 352, 649, 667                   |
| 699,703,710,713,716,734,         | Sudhā Devi 260                  |
| 754, 759, 822, 832, 867, 869,    | Sudhūmrā 280                    |
| 888, 889, 890, 902, 905, 934     | Sudhūmra-varņā 504              |
| Šiva-kṣetra 888, 889             | Śūdras 16, 23, 27, 401, 425,    |
| Siva-linga 884, 885, 887, 914    | 428, 435, 461, 471, 485, 497,   |
| Śiva-Śakti 648                   | 561, 630, 689                   |
| Śiva-tattva 880                  | Śukra 254, 258, 554, 813, 821   |
| Smṛti Scripture 18               | Su-lohitā 504                   |
| Smrtis 19, 36, 37, 678, 944      | Sumeru 863                      |
| Sodakas 759                      | Sundarī 570                     |
| Ṣoḍaśī 127, 168, 661             | Śūnya 250                       |

Supreme Abode 942 Supreme Ādyā-Kālī 376 Supreme Being 409 Supreme Brahman 57, 62, 68, 71, 76, 80, 83, 91, 92, 93, 99, 108, 111, 120, 121, 132, 150, 175, 253, 379, 409, 464, 469, 472, 482, 514, 663, 672 Supreme Deva 911 Supreme Devatā 881 Supreme Devī 166, 185, 190, 428, 498, 851 Supreme Divinity 677 Supreme Iśvarī 121 Supreme Kālikā 595 Supreme Lady 74 Supreme Lord 50, 57, 88, 91, 94, 95, 105, 855 Supreme Prakṛti 358 Supreme Primordial 135 Supreme Reality 105, 919 Supreme Self 57, 287 Supreme Spirit 57, 83, 85, 89, 91, 93, 94, 95, 99, 468, 477, 479, 492, 656, 860, 923 Supreme Tattva 656 Supreme Unity 47 Supreme Vișnu 533 Supreme Yoginī 134 Sura-Guru 821 Suras 796, 869 Sureśvarī 36 Sūrya 532, 534, 544, 566, 638, 647, 913 Sūrya-Mantra 819 Su-siddha 390 Sușumnă-Nāḍī 298

Suvratā 808, 818, 891, 945 Svadhā 305, 527, 626 Svādhiṣṭhāna 215 Svādhiṣṭhāna Cakra 203 Svāhā 77, 527, 612, 661, 820 Svasti 581 Svastika 892 Svayambhu 245, 273 Śvetā 326 Śvetagaṅgā 662 Sviṣṭa-kṛt 338, 512, 535 Sviṣṭa-kṛt Homa 512, 513, 514, 525, 542, 546, 552, 560, 579, 593

#### T

Taḍāga 838, 839, 841 Taijasa 164 Taksaka 839 Tamas 132 Tāntrika 180, 424 Tāntrika rites 427 Täntrika Sandhyā 180 Tapas 14, 18, 109, 150, 152, 623, 923 Tāpinī 280 Tārā 167, 712 Tāra 343, 467, 573, 849, 878, 880, 897 Tāriņī 127, 597, 661, 903 Tarpana 67, 272, 290, 313, 889 Tattva cakra 446, 455, 464 Tattva Circle 465, 469 Tattva-Homa 481 Tattva-nyāsa 879 Tejas 343, 346 Tejas-tattva 880

Tejasvatī 645 Tilaka 180 Tilaka mark 356, 369 Tīvrā 645 Toya-tattva 880 Trailokya-tāriņī 381 Tretā 143, 498 Tretā Age 17, 152 Tri-puṇḍra 180 Tripurāri 360 Triśirāh 818 Tristup 572 Tryambaka 263, 478, 903 Tulasī 606, 874 Tulasī-leaves 613 Tușți 661 Tușți Pușți 282 Tvașțā 530

#### U

Udāna 310, 480 Uddīyāna 276 Ugrā 645, 817 Ugra-Caṇḍā 661 Umā 318, 661, 913 Upanayana 579 Urgas 901 Urvaruka 263, 478

## V

Vadhū 168 Vāgbhavā 167, 428, 547, 597 Vāgbhava Bīja 174, 291, 500, 537, 653 Vāgdevī 127 Vāgeśvarī 318 Vāgīśvara 327 Vāgīśvarī 326, 327, 329 Vāhana 797, 828, 829, 845, 867 Vahni 167, 183, 278, 279, 327, 331, 334, 337, 338, 339, 552, 560 Vahni Bīja 201, 632 Vahni-kāntā 166 Vaidika 180, 424, 427 Vaidika-Sandhyā 425, 428 Vaikuntha 864 Vairāgya 224 Vaisnava 44, 670 Vaisnavī 186, 226, 661 Vaiśvānara 333, 339 Vaiśya 16, 401, 435, 441, 461, *471, 630, 689* Vaivasvata 322 Vajra-bāhu 802 Vāk 293 Vakula 653, 874 Vāmā 328 Vāmana 661 Vāmanetra 165 Vana-mālinī 661 Vāna-prastha 402 Vāṇī 194, 809, 820, 821, 832 Varadā 661, 824 Varāha 661 Vārāhī 661 Varuna 182, 262, 554, 568, 662, 816, 826, 828, 829, 836 Varuṇa Bija 206, 257, 558, 615, 900 Varuna Mantra 849 Vāruņa-Homa 836 Vāruņī 661

Varvarā leaf 283

Vighna-nāśana 646 Vāsava 544, 552, 556 Vighna-rāja 646 Vaśikarana 249 Vighna-vināsinī 645 Vāstu 802, 806, 808, 835, 842 Västu-Daitya 801, 833 Vijayā 197, 198, 199, 226, 313, 527 Vāstu-devatā 872 Vāstu Mantra 819 Vikata 646 Västu-pati 807 Viloma 236, 598 Vilomārghya 347 Vāstu-Purusa 802, 833 Vāstu-Rākṣasa 807 Vipra 491, 507, 625, 702, 941 Vāstu Spirit 805 Vipracitta 662 Vāstu-yāga 831, 834 Vipras 23, 404, 407, 496, 613, Vāstu-yajña 806, 834 726 Vasudhārā 539, 562, 580, 603, Vīra 25, 223, 456, 457, 459, 460, 647, 833, 902 595, 670, 689, 721 Văsuki 839 Vīra-pātra 288 Vasus 521, 809 Vīra-sādhana 29 Vatuka 43, 194, 292, 293, 294, Virodhinī 662 320 Viśālākṣī 382, 661 Vātyāla 874 Visarga 210, 211 Vāyu 182, 325, 510, 530, 554, Viśesarghya 316 802, 813, 816 Visnu 51, 116, 262, 264, 318, Vāyu Bīja 205, 620 350, 444, 474, 512, 530, 531, Vāyu-tattva 880 533, 534, 544, 545, 554, 569, Vedānta 52, 98, 461 584, 591, 592, 604, 638, 647, Vedas 12, 14, 18, 22, 37, 45, 46, 653, 660, 732, 809, 832, 841, 116, 254, 429, 499, 678, 868, 868, 869, 870, 871, 887, 907, 944 913, 934 Vedī 897 Viśuddha 214 Vedic 141 Viśvā 280 Vedic practices 100 Viśva-Devas 546, 552, 556, Vedic rituals 36 559, 610, 611, 614, 616, 628 Vedic-rites 39 Viśvakarmā 248, 546, 876 Veil Mudrā 329 Viśvanirūpiņī 504 Veśyā 873 Vital Airs 301 Vetālas 43, 69, 458, 541, 907 Vrata 23, 157, 261, 369, 528, Vidhi 82, 534, 849 695, 733, 923 Vidyā 166, 167, 168, 178, 188, Vratāntaka 802 220, 342, 395, 884

Vṛddhi Śrāddha 539, 553, 563, 580, 600, 601, 602, 603, 605, 625, 647, 833, 902 Vyāhṛti 338, 483, 501, 512, 572, 574, 575, 841, 848, 875, 883 Vyāhṛti Homa 515, 730 Vyāna 310, 480 Vyāpaka-nyāsa 220

## W

Weapon-Bīja 283, 321 Weapon-Mantra 192, 195, 201, 202, 262, 329, 450, 652, 853

#### Y

Yajña 13, 39, 66, 528, 835, 867, 923, 944 Yakṣas 458, 817, 901, 907 Yama 727, 796 Yamunā 181, 194, 549, 662 Yantra-rāja 243 Yati 187, 929, 937 Yavana 941 Yoga 13, 25, 31, 110, 138, 662, 923 Yoga-pīṭha 328 Yoginī 194, 237, 294, 663 Yoginī-pātra 288, 292 Yogīs 7, 82, 228 Yojaka 590 Yoni 198 Yoni Mudrā 193, 243 Yoni-Yantra 330

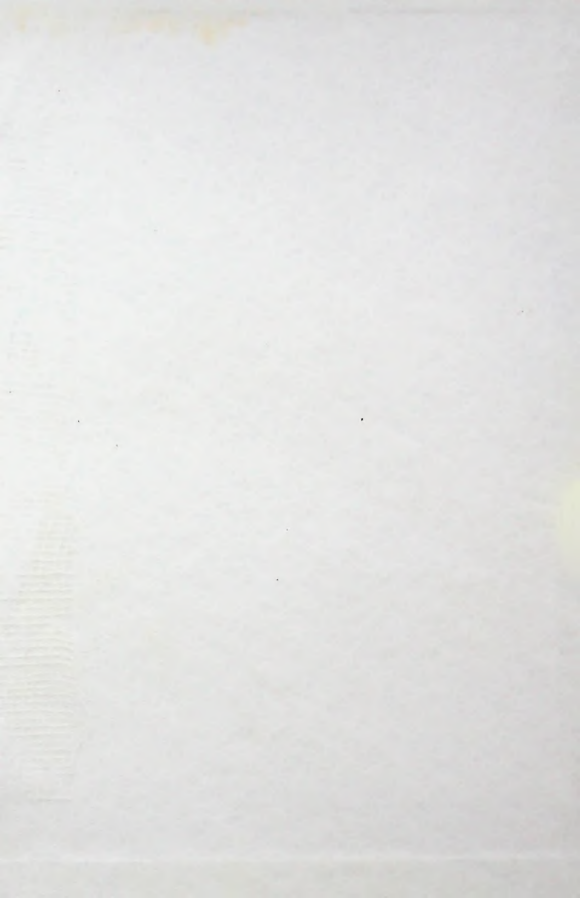
Z

Zodiac 65











# **New Bharatiya Book Corporation**

5824/7, New Chandrawal, Near Shiv Mandir, Jawahar Nagar, Delhi-110007. (INDIA) Phone: 91-11-23851294, 65195809

Fax: 91-011-23854870 E-mail: newbbc@indiatimes.com



Rs. 1800. (In 2 Vol: